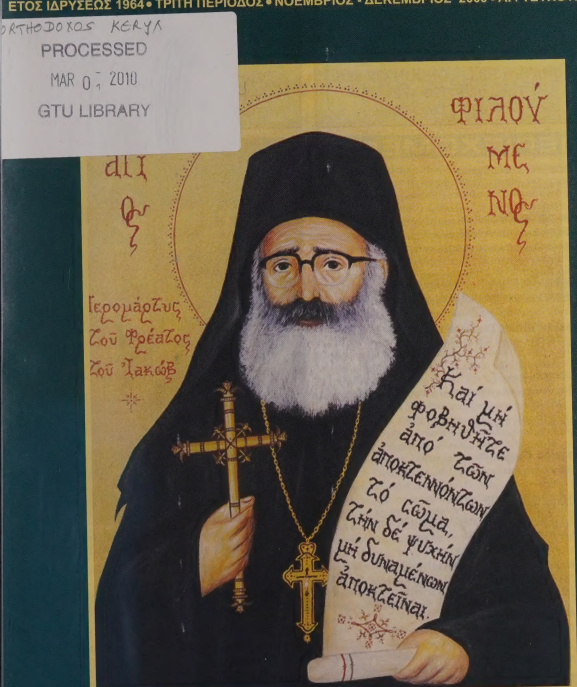
# ΟΡΟΟΛΟΞΟΣ ΚΗΡΥΞ

ΕΠΙΣΗΜΟΝ ΟΡΓΑΝΟΝ ΙΕΡΑΣ ΑΡΧΙΕΠΙΣΚΟΠΗΣ ΘΥΑΤΕΙΡΩΝ ΚΑΙ ΜΕΓΑΛΗΣ ΒΡΕΤΑΝΙΑΣ

ΕΤΟΣ ΙΔΡΥΣΕΩΣ 1964 • ΤΡΙΤΗ ΠΕΡΙΟΔΟΣ • ΝΟΕΜΒΡΙΟΣ - ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2009 • ΑΡ. ΤΕΥΧΟΥΣ 254-255



ΘΡΗΣΚΕΥΤΙΚΟΝ ΠΕΡΙΟΔΙΚΟΝ ΕΙΣ ΤΗΝ ΥΠΗΡΕΣΙΑΝ ΤΗΣ ΟΜΟΓΕΝΕΙΑΣ ΜΕΓΑΛΗΣ ΒΡΕΤΑΝΙΑΣ 5 Craven Hill, London W2 3EN • Telephone: 020-7723 4787 • Fax: 020-7224 9301 Website: www.thyateira.org.uk • e-mail: mail@thyateira.org.uk

# ΟΡΘΟΔΟΞΟΣ ΚΗΡΥΞ

ΕΤΟΣ ΙΔΡΥΣΕΩΣ 1964 ΤΡΙΤΗ ΠΕΡΙΟΔΟΣ ΑΡΙΘΜΟΣ ΤΕΥΧΟΥΣ 254-255

ΑΡΙΘΜΟΣ ΤΕΥΧΟΥΣ 254-255

Νοέμβριος - Δεκέμβριος 2009

ETHΣIA ΣΥΝΔΡΟΜΗ £15 ΠΛΗΡΩΤΕΑ: GREEK ARCHDIOCESE OF THYATEIRA AND GREAT BRITAIN

**5 CRAVEN HILL, LONDON W2 3EN** 

TEL.: 020-7723 4787 FAX: 020-7224 9301

# ORTHODOX HERALD

OFFICIAL PUBLICATION OF THE ARCHDIOCESE
OF THYATEIRA AND GREAT BRITAIN
5 CRAVEN HILL, LONDON W2 3EN
TEL.: 020-7723 4787
FAX: 020-7224 9301

YEARLY CONTRIBUTION £15
PAYABLE TO: GREEK ARCHDIOCESE OF
THYATEIRA AND GREAT BRITAIN

First Published 1964

**Third Period** 

November - December 2009

No.: 254-255

# *TEPIEXOMENA*

#### Οικουμενικού Πατοιάρχου:

3.....Εγκύκλιος Χριστουγέννων.

### Αρχιεπισκόπου Γρηγορίου:

4.....Εγκύκλιος Χριστουγέννων.

5.....Εγκύκλιος Περιόδου Χριστουγέννων.

#### Επισκόπου Τροπαίου κ. Αθανασίου:

6...... Λόγος γενόμενος τη 31η Δεκεμβρίου 2009.

#### Ποωτοποεσβυτέρου Γεωργίου Ζαφειράκου:

10.....Συναυλία Βυζαντινής Μουσικής.

#### Χάρη Μεττή:

11.....Νικόλαος Ιωάννου Χατζηπατέρας (συνέχεια).

16.....Επαφές του Σεβασμιωτάτου.

#### Oecumenical Patriarch:

18.....Christmas Encyclical.

#### **Archbishop Gregorios:**

19.....Encyclical on entering the Christmas Season.

20.....Christmas Encyclical.

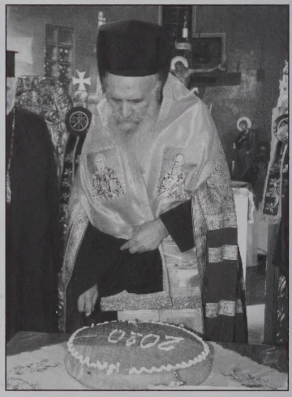
#### Archimandrite Vassilios Papavassiliou:

21.....Original Sin: Orthodox Doctrine or Heresy?

#### Hierodeacon Vartholomaeos:

24.....The Heart according to St. Gregory Palamas.

29.....Archbishop Gregorios' Diary.



Από το κόψιμο της Αγιοβασιλόπιττας στο παρεκκλήσι της Αρχιεπισκοπής 31.12.2009

### Εικών εξωφύλλου

Ο νεοϊεφομάφτυς Φιλούμενος ο εξ Οφούντης της Κύπφου, ο μαφτυφήσας πλησίον του Φφέατος του Ιακώβ (+16/29 Νοεμβφίου 1979).

ΠΑΡΑΚΑΛΕΙΣΘΕ Ν' ΑΝΑΝΕΩΣΕΤΕ ΤΗ ΣΥΝΔΡΟΜΗ ΣΑΣ ΣΤΟΝ ΟΡΘΟΔΟΞΟ ΚΗΡΥΚΑ ΟΙ ΕΠΙΤΑΓΕΣ ΣΑΣ ΣΤΟ ONOMA MONO: GREEK ARCHDIOCESE OF THYATEIRA AND GREAT BRITAIN

Άριθμ. Πρωτ. 1237

## ΒΑΡΘΟΛΟΜΑΙΟΣ

ΕΛΕΩι ΘΕΟΥ

# ΑΡΧΙΕΠΙΣΚΟΠΟΣ ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΥΠΟΛΕΩΣ - ΝΕΑΣ ΡΩΜΗΣ ΚΑΙ ΟΙΚΟΥΜΕΝΙΚΟΣ ΠΑΤΡΙΑΡΧΗΣ ΠΑΝΤΙ ΤΩ ΠΛΗΡΩΜΑΤΙ ΤΗΣ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣ ΧΑΡΙΝ, ΕΙΡΗΝΗΝ ΚΑΙ ΕΛΕΟΣ ΠΑΡΑ ΤΟΥ ΕΝ ΒΗΘΛΕΕΜ ΓΕΝΝΗΘΕΝΤΟΣ ΣΟΤΗΡΟΣ ΧΡΙΣΤΟΥ

Άδελφοὶ συλλειτουργοὶ καὶ τέκνα ἐν Κυρίφ εὐλογημένα,

«Ό οὐρανὸς καὶ ή γῆ σήμερον ήνώθησαν, τεχθέντος τοῦ Χριστοῦ.

Σήμερον Θεὸς ἐπὶ γῆς παραγέγονε, καὶ ἄνθρωπος εἰς οὐρανοὺς ἀναβέβηκε»!

(Ἰδιόμελον Λιτῆς Χοιστουγέννων)

Η ἀπόστασις καὶ πόλωσις ἀνάμεσα εἰς τὸν Θεὸν καὶ τὸν ἄνθρωπον, τὴν ὁποίαν εἶχεν ἐπιφέρει ἡ ἁμαρτία τοῦ ἀνθρώπου, κατηργήθη μὲ τὴν πρόσληψιν ἀκεραίας τῆς ἀνθρωπίνης φύσεως ἀπὸ τὸν Μονογενῆ Υίὸν καὶ Προαιώνιον Λόγον τοῦ Θεοῦ. Ἡ κατὰ τὴν «εὐδοκίαν» τοῦ Θεοῦ, κατὰ τὸ πρῶτον δηλαδὴ καὶ ὁλόθυμον θέλημά Του, Σάρκωσις τοῦ Υἰοῦ Του, καταργεῖ κάθε ἀπόστασιν, ἐνώνει τὸν οὐρανὸν μὲ τὴν γῆν καὶ συνάπτει τὸ δημιούργημα μὲ τὸν Δημιουργόν!

«Σήμερον τῆς εὐδοκίας Θεοῦ τὸ προοίμιον καὶ τῆς τῶν ἀνθρώπων σωτηρίας ἡ προκήρυξις», ἔψαλεν ἡ Ἐκκλησία κατὰ τὴν ἑορτὴν τῶν Εἰσοδίων τῆς Θεοτόκου, ἡ ὁποία, διὰ τῆς ἀφιερώσεως τῆς μακαρίας Μαρίας εἰς τὸν Ναὸν καὶ τῆς ἐκεῖ προετοιμασίας της διὰ νὰ γίνη χωρίον τοῦ Ἁχωρήτου Θεοῦ, ἤνοιγε τὸν δρόμον τῆς Ἐνσάρκου Οἰκονομίας τοῦ Θεοῦ καὶ προεκήρυττε τὴν σωτηρίαν μας.

«Σήμερον τῆς σωτηρίας ἡμῶν τὸ κεφάλαιον καὶ τοῦ ἀπ' αἰῶνος μυστηρίου ἡ φανέρωσις' ὁ Υἰὸς τοῦ Θεοῦ Υἰὸς τῆς Παρθένου γίνεται», ἔψαλε πάλιν ἡ Ἐκκλησία κατὰ τὴν ἑορτὴν τοῦ Εὐαγγελισμοῦ, τότε ποὺ συνετελέσθη ἐκ Πνεύματος Ἁγίου ἡ ἄσπορος σύλληψις τοῦ Ἀσυλλήπτου εἰς τὴν ἁγίαν κοιλίαν τῆς Θεοτόκου καὶ ἤρχισε νὰ «συνυφαίνεται», ἡ θεία μὲ τὴν ἀνθρωπίνην φύσιν, καὶ ὁ Θεὸς ἄνθρωπος γέγονεν, «ἴνα ἡμεῖς θεοποιηθῶμεν», κατὰ τὴν ἔκφρασιν τοῦ Μ. Ἀθανασίου. Ἡ «εὐδοκία», λοιπόν, ἡ ὁποία ἐχαιρετίσθη κατὰ τὰ Εἰσόδια, καὶ ἡ σωτηρία, ἡ ὁποία «ἐκεφαλαιώθη» καὶ ἐφανερώθη κατὰ τὸν Εὐαγγελισμόν, σήμερον, κατὰ τὴν μεγάλην καὶ ἀγίαν ἡμέραν τῶν Χριστουγέννων, καθίσταται ἀπτὴ πραγματικότης! Σήμερον «ὁ Λόγος σάρξ ἐγένετο καὶ ἐσκήνωσεν ἐν ἡμῖν», ¹ καὶ οἱ Ἅγγελοι ἐπανηγύρισαν τὸ γεγονὸς ψάλλοντες: «Δόξα ἐν ὑψίστοις Θεῷ καὶ ἐπὶ γῆς εἰρήνη, ἐν ἀνθρώποις εὐδοκία»!²

Μὲ τὴν Σάρχωσιν, τὴν Ἐνανθρώπησιν τοῦ Λόγου, ήδη ἡ σωτηρία τοῦ ἀνθρωπίνου γένους ἔχει δυνάμει συντελεσθῆ. Διότι,

έχεῖνοι οἱ ὁποῖοι, ἀφοῦ πιστεύσουν εἰς τὸν Ἰησοῦν, ζήσουν ζωὴν σύμφωνον μὲ τὴν πίστιν αὐτήν, σύμφωνον μὲ τὰς ἐντολὰς καὶ τὴν όλην διδασκαλίαν τοῦ Ἰησοῦ, ὑψώνονται μὲ τὴν τοιαύτην θεάρεστον βιστήν καὶ καθίστανται φίλοι καὶ κοινωνοὶ τοῦ Θεοῦ! Γίνονται «θείας κοινωνοὶ φύσεως»,<sup>3</sup> θεοὶ κατὰ χάριν! Τοῦτο συντελεῖται ἀποκλειστικῶς μέσα εἰς τὴν Ἐκκλησίαν, ὅπου ὁ άνθρωπος άναγεννᾶται ἐν Χριστῷ καὶ υἱοθετεῖται ὑπὸ τοῦ Πατρὸς διὰ τοῦ ἁγίου Βαπτίσματος, καί, ἐν συνεχεία, διὰ τῶν ἁγίων Μυστηρίων καὶ τῆς καλλιεργείας τῆς ἀρετῆς, πληροῦται θείας χάριτος καὶ Πνεύματος Άγίου καὶ αὐξάνει «εἰς ἄνδρα τέλειον, εἰς μέτρον ήλικίας τοῦ πληρώματος τοῦ Χριστοῦ», μέχρις ὅτου φθάσει νὰ λέγη μετὰ τοῦ Ἀποστόλου Παύλου: «ζῶ δὲ οὐκέτι ἐγώ, ζῆ δὲ ἐν ἐμοὶ Χριστός». Τοὺς οὕτω τελειουμένους ὁ Χριστὸς δὲν τοὺς θεωρεῖ ἁπλῶς φίλους Του ἤ ἀδελφούς Του, ἀλλὰ τοὺς ἀναγνωρίζει ώς μέλη τοῦ Σώματός Του. Διὰ τοῦτο καὶ ἔλεγεν ἀπὸ τοῦ ὕψους τοῦ Σταυροῦ πρὸς τὴν Παναγίαν Μητέρα Του περὶ τοῦ Εὐαγγελιστοῦ Ἰωάννου: «Γύναι, ἴδε ὁ υίός σου» καὶ εἰς τὸν Ἰωάννην «ἰδοὺ ἡ Μήτης σου». Τὰ Χριστούγεννα, λοιπόν, άνοίγουν διάπλατα την θύραν της κατά χάριν χριστοποιήσεως καὶ θεοποιήσεως τοῦ ἀνθρώπου, καὶ ἕνεκα τούτου ἀκριβῶς «ἄγει έορτην, έν χαρά πάσα ή κτίσις, και οι ούρανοι συν ήμιν άγαλλιῶνται» κατὰ τὴν εύσημον καὶ σωτήριον αὐτὴν ἡμέραν!7

Μὲ αὐτὰ τὰ χαρμόσυνα καὶ ἐλπιδοφόρα δεδομένα εἰς χεῖρας, ἀπευθύνομεν, ἀπὸ τῆς ἐν Φαναρίω καθηγιασμένης καθέδρας τοῦ πανσέπτου Οἰκουμενικοῦ Πατριαρχείου, θερμὰ ἑόρτια συγχαρητήρια καὶ ἐγκαρδίους Πατριαρχικὰς εὐχὰς ἐπὶ τῆ «μητροπόλει τῶν ἑορτῶν» πρὸς ἄπαντα τὰ ἀνὰ τὸν κόσμον προσφιῆ καὶ ἐπιπόθητα τέκνα τῆς ἀγιωτάτης Μητρὸς Ἐκκλησίας, κληρικοὺς παντὸς βαθμοῦ, μονάζοντας καὶ λαϊκούς, ἄρχοντας καὶ ἀρχομένους, μικροὺς καὶ μεγάλους, μάλιστα δὲ πρὸς τοὺς ἐμπεριστάτους, τοὺς ἐν θλίψει, ἀνάγκη καὶ δοκιμασία εύρισκομένους. Εἴθε, ὁ ἐν σπηλαίω γεννηθεὶς καὶ ἐν φάτνη ἀνακλιθεὶς προαιώνιος Υἰὸς τοῦ Θεοῦ καὶ χάριν ἡμῶν Υἰὸς τοῦ Ανθρώπου, νὰ καταστήση πάντας ἡμᾶς ἀξίους τῆς κενωτικῆς ἀγάπης καὶ τῆς ἁγίας καὶ προσκυνητῆς ἐνσάρκου οἰκονομίας Του!

Φανάφιον, Χφιστούγεννα βθ΄ + Ὁ Κωνσταντινουπόλεως Διάπυφος πφὸς Θεὸν εὐχέτης πάντων ὑμῶν

<sup>1</sup> Ἰωάν. 1: 14

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Лоин. 2: 14

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Β΄ Πέτο. 1: 4.

<sup>4</sup> Έφεσ. 4: 13.

<sup>5</sup> Γαλ. 2: 20.

<sup>6</sup> Ἰωάν. 19: 26-27..

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Ἀπόστιχον Αίνων 28ης Δεκεμβρίου.

# Εγκύκλιος των Χριστουγέννων, υπό του Σεβασμιωτάτου Αρχιεπισκόπου Θυατείρων και Μεγάλης Βρετανίας κ. Γρηγορίου

«Ύπόδεξαι Βηθλεέμ, τήν τοῦ Θεοῦ Μητρόπολιν' φῶς γάρ τό ἄδυτον, ἐπί σέ γεννῆσαι ἥκει» (Ύμνος Χριστουγέννων)

Και πάλιν, αγαπητοί αδελφοί και αδελφές εν Κυρίω, θα ηχήσουν χαρμόσυνα οι καμπάνες των Εκκλησιών για να διαλαλήσουν το Γεγονός των Χριστουγέννων και να μας καλέσουν σε ευχαριστία και δοξολογία προς τον εν Τριάδι αληθινόν Θεό. Θα εορτάσουμε οι χριστιανοί και μαζί μας ολόκληση η Ανθρωπότητα «το μέγα και παράδοξον μυστήριον» που βιώνουμε μυστικά και ιστορικά και πραγματικά για δύο χιλιάδες τώρα χρόνια. Και μαζί με τους αγγέλους και τους ανθοώπους και ολόκληση την Δημιουργία, αναπέμπουμε ευγνώμονες ευχαριστίες στον Κύριον ημών Ιησούν Χριστόν που μπήκε στην Ιστορία ξένος και απαρατήρητος και εγεννήθη στο φιλόξενο σταύλο της Βηθλεέμ της Ιουδαίας διότι «ουκ ην αυτοίς τόπος εν τω καταλύματι» (Λουκάς, κεφ. Β, 7). Αυτό το Γεγονός έγινε ένα συνεχές τραγούδι, ένας ύμνος πανανθρώπινος, γιατί ο Θεός ενώνεται με τον άνθρωπο και ξαναζωντανεύει η κρυμμένη ελπίδα ότι «μεθ' ημών ο Θεός». Δικαιολογημένα δε η Εκκλησία ψάλλει: «Μυστήριον μέγα ορώ και παράδοξον». Αυτό το μυστήριο της θείας αγάπης γιορτάζει και φέτος, όλη η Ανθρωπότητα, και έχουμε στραμμένα τα βλέμματά μας εις το Σπήλαιον της Βηθλεέμ και προς το Θείο Βρέφος ευλαβώς υποκλινόμαστε και εναποθέτουμε τις ελπίδες, τις προσδοκίες, τα όνειρα και όλη την ύπαρξή μας.

Τα Χριστούγεννα είναι η χαρά του κόσμου, της οικογένειας, της ποινωνίας των Εθνών παι ολόπλησης της Ανθρωπότητος χάριν, της οποίας ο Χριστός ήλθε στον κόσμο, μπήκε στην ιστορία, έγινε ένα με μας. «Ο Λόγος σάρξ εγένετο και εσκήνωσεν εν ημίν» (Ιωάννης, κεφ. Α, 14). Εμείς δε εγίναμε κοινωνοί και τῆς ταπείνωσης και της δόξας και της Θεότητος Του και της Βασιλείας Του. Γι' αυτό η ιστορία μας γράφεται με την ιστορία του Θεανθρώπου Χριστού για να διαβεβαιώνεται ο θείος λόγος ότι ο Εμμανουήλ-Emmanuel είναι μαζί μας. Θα ακούσουμε αυτές τις μέρες να ψάλλουν τα παιδιά τα κάλαντα Noel, Noel, και θα μας υπενθυμίζουν ότι ο Χριστός είναι ανάμεσά μας, περιφέρεται στις χώρες και τους ωκεανούς, επισκέπτεται τα νοσοκομεία, τις φυλακές, τα διάφορα Ιδρύματα του πόνου, της μοναξιάς, της απομόνωσης και της θλίψης. Ο Χριστός θα διαπιστώσει ότι υπάρχει πολλή θλίψη, αλλά υπάρχει και πολλή αγάπη και ελπίδα και πίστη βαθειά στο υπερύμνηστον όνομά Του που θυμίζει το μήνυμα των Χριστουγέννων. Επιβεβαιώνεται ότι δεν εἴμαστε μόνοι, ο Χριστός είναι πάντα μαζί μας και ακούει τις προσευχές και τους στεναγμούς της καρδίας μας. Παρακολουθεί περίλυπος τους εμπόλεμους, οι οποίοι θανατώνονται άδικα γιατί απουσιάζει από μέσα τους και από πάνω τους η ειρήνη, ο σεβασμός, και το πνεύμα της συμφιλίωσης και της καλωσύνης. Έφυγεν από πολλούς, η μακαρία χαρά, στοιχεία για τα οποία ο Χριστός μπήκε στην ιστορία, εσαρχοφόρεσε για να τα κάνει κοινό κτήμα του ανθρώπου, κάθε ανθρώπου, όπως χαρακτηριστικά γράφει ο θείος Παύλος: «και ελθών ο Χριστός ευαγγελίσατο ειρήνην υμίν τοις μακράν και τοις εγγύς» (Εφεσίους, κεφ. Β, 17-18).

Η Ανθοωπότητα στις μέρες μας βιώνει παράξενα και ιδιότροπα το Μυστήριο των Χριστουγέννων. Ενώ γιορτάζει και γεμίζει από χαρά για το Γεγονός και το τιμά και το θυμάται, αγαλλιάται και αναγεννάται στην θύμισή του, εντούτοις δεν εμβαθύνει όσον θα έπρεπε και όπως ταιριάζει στην αγάπη και φιλανθρωπία του Θεού. Γι' αυτό και τα προβλήματα του Ανθρωπίνου Γένους συνεχώς μεγαλώνουν, πληθαίνουν, μένουν άλυτα και οι άνθρωποι, ιδιαίτερα δε οι ολιγώτερον προνομιούχες τάξεις, απομακρύνονται από τον Θεό, αποχρωματίζονται και αποξενώνονται από το Ευαγγέλιο της θείας αγάπης και καταφεύγουν στην πλάνη, την απιστία και την νεοειδωλολατρεία.

Καλούμαστε, λοιπόν, τούτες τις Άγιες Μέρες της Χριστιανοσύνης να επανευαγγελιστούμε το πνεύμα και το γράμμα της εορτής των Χριστουγέννων. Να εμβαθύνουμε περισσότερον εις την ουσία της πίστεως των Χριστουγέννων, να γνωρίσουμε καλύτερα τον Χριστόν, «γεύσασθε και είδατε ότι χρηστός ο Κύριος». Με ταπείνωση να καλλιεργήσουμε τα ιερά αγαθά της φιλίας, της συνεργασίας της ειρήνης, της συμφιλίωσης, της καλωσύνης, της πραότητος, της ταπεινοφροσύνης και της συγγνώμης. Να γίνουμε πιό ελεήμονες και πιο φιλάνθρωποι, πιό συμπαθητικοί στους άλλους και να πλησιάσουμε περισσότερο την μυστηριακή ζωή της Εκκλησίας, τον τακτικό εκκλησιασμό, την συχνή θεία μετάληψη των Αχράντων Μυστηρίων, τη συμμετοχή μας σε έργα ανθρωπιάς και εθελοντισμού και έμπρακτης αγάπης, όπως την έδειξε ο Χριστός, ο οποίος απρόσκλητος, απαρατήρητος, ταπεινός και ξένος μπήκε στην ιστορία και την άλλαξε. Συνεχίζει δε να την ανακαινίζει και να την αγιάζει με την χάρη Του. Και αναμένει και από εμάς να συμμετάσχουμε «εν Χριστώ» στο έργο της δικής μας σωτηρίας, η οποία είναι σωτηρία και υπόθεση όλου του Ανθοώπινου Γένους. Γι' αυτό να γιοοτάσετε σεμνά, και ταπεινά και θεάρεστα την Ημέρα. Να χαρείτε τα Χριστούγεννα και να δοξολογήσετε με όλη σας την ψυχή την καρδία και την ύπαρξή σας τον Νεογέννητο Χριστό. Να ετοιμάσετε δε στην καρδία σας και στο σπίτι σας τόπο για να έλθει ο Θεάνθρωπος Χριστός να το ευλογήσει και να το αγιάσει. Να γευθείτε την ανεκλάλητη χαρά που έδωσε στους Μάγους και τους Βοσκούς, οι οποίοι εβίωσαν θεοπρεπώς το Θείο Βρέφος την νύχτα των Χριστουγέννων. Στο Ενανθρωπήσαντα γιά την δική μας σωτηρία, θεάνθρωπο Χριστόν, ανήκει η δόξα και το κράτος και η Βασιλεία εις τους αιώνας των αιώνων. Αμήν.

Χοιστούγεννα 2009

to luncyur KIL Bamforus

Ο Αρχιεπίσκοπος Θυατείρων και Μεγάλης Βρετανίας Γρηγόριος

# ΕΓΚΥΚΛΙΟΣ ΤΟΥ ΣΕΒΑΣΜΙΩΤΑΤΟΥ ΑΡΧΙΕΠΙΣΚΟΠΟΥ ΘΥΑΤΕΙΡΩΝ & ΜΕΓΑΛΗΣ ΒΡΕΤΑΝΙΑΣ κ. ΓΡΗΓΟΡΙΟΥ ΕΠΙ ΤΗΣ ΕΙΣΟΔΟΥ ΤΗΣ ΠΕΡΙΟΔΟΥ ΤΩΝ ΧΡΙΣΤΟΥΓΕΝΝΩΝ 2009

Προς τους Ευλαβεστάτους Ιερείς και Διακόνους, τους Αξιοτίμους Προέδρους και τα Μέλη των Επιτροπών των Εκκλησιών, των Βοηθητικών Αδελφοτήτων, και των Σχολικών Εφορειών των Κοινοτήτων και το Πλήρωμα της Ιεράς Αρχιεπισκοπής Θυατείρων και Μεγάλης Βρετανίας.

Αγαπητοί μας εν Κυρίω,

Αυτές τις μέρες και συγκεκριμένα από τις 15 Νοεμβρίου, εορτή των Αγίων Ομολογητών Γουρία, Σαμωνά και Αβίβου, μπαίνουμε στην ιερή και χαρούμενη περίοδο των Χριστουγέννων, από δε την 21η Νοεμβρίου, εορτή των Εισοδίων της Παναγίας, θα ψάλλουμε στους Ναούς μας τις Χριστουγενιάτικες Καταβασίες «Χριστός γεννάται, δοξάσατε: Χριστός εξ ουρανών, απαντήσατε».

Η Μάνα Εκκλησία, καθοδηγούμενη από το Πανάγιον Πνεύμα, μας νη υπενθυμίζει την έλευση του Λυτρωτή, του Θεανθρώπου Χριστού, γι' αυτό και μας καλεί να προετοιμαστούμε υπαρξιακά για τον ερχομό του Μεγάλου, του Μοναδικού, του Ανεπανάληπτου Επισκέπτη στη Γή μας. Σαράντα μέρες η Εκκλησία πριν από την Γέννηση του Χριστού γιορτάζει το Γεγονός και διεγείρει τις ψυχές και τις καρδιές όλων μας. Μας καλεί δε και μας προτρέπει να Του κάνουμε βασιλική υποδοχή, να Τον δοξολογήσουμε σαν Θεόν Αληθινό και να μιμηθούμε την ταπείνωση και την αγάπη Του προς το Ανθρώπινο Γένος.

Μέσα σ' αυτή την ιερή ατμόσφαιρα των ημερών τούτων, αδελφές και αδελφοί εν Χριστώ, γράφω τούτο το γράμμα όχι μόνο για να σας υπενθυμίσω το Θείο και παναθρώπινο αυτό Γεγονός που άλλαξε τον ρουν της ιστορίας της Ανθρωπότητος και δίδαξε την μονοθεΐα στον κόσμο, και μας απελευθέρωσε από την ειδωλολατρία. Αλλά να σας υπενθυμίσω επίσης ότι ο Θεός Πατέρας και Δημιουργός του Κόσμου προετοίμασε με πολλούς και ποικίλους τρόπους, «πολυμερώς και πολυτρόπως», τους ανθρώπους για να υποδεχθούν τον Υιόν και Λόγον Του, τον Κύριον ημών Ιπσού Χριστό. Όπως γράφει χαρακτηριστικά ο Απόστολος των Εθνών θείος Παύλος, «ο Νόμος παιδαγωγός ημών γέγονεν εις Χριστόν» (Γαλάτας, κεφ. Γ24). Δηλαδή η Παλαιά Διαθήκη, με την πλούσια και εμπνευσμένη διδασκαλία των Προφητών, των Ποιητών και των άλλων Διδασκάλων της. διαφύλαξε την μεσσιανική Παράδοση και Πίστη και κατήχησε τις ψυχές του Ιουδαϊκού λαού και όχι μόνον, να ελπίζουν και να περιμένουν τον Μεσσία, τον ουράνιο Βασιλέα και Ελευθερωτή του Ανθρώπου από την αμαρτία και την σύγχυση ύστερα από την την παρακοή και την πτώση των Πρωτοπλάστων. Το ίδιο έγινε και με τους σοφούς του Αρχαίου Κόσμου οι οποίοι ήταν έξω από την ιερή παρεμβολή του Ιουδαϊκού μονοθεϊσμού. Και αυτοί ζούσαν με την προσδοκία του ερχομού του «αγνώστου Θεού», ο οποίος θα διέλυε το σκοτάδι της ειδωλολατρίας και της σύγχυσης του πολυθεϊσμού και του συγκρητισμού (ανάμειξη διαφόρων θρησκειών) που βασάνιζε τους ανθρώπους του αρχαίου κόσμου.

Σήμερα, ύστερα από είκοσι και πλέον αιώνες χριστιανικής εμπειρίας και ζωής, οι Χριστιανοί καλούνται και πάλιν να βιώσουν μετά πίστεως και αγάπης βαθείας το Μυστήριο της απελευθέρωσής μας από τα κακά που μαστίζουν την σύγχρονη Κοινωνία, η οποία κοντεύει να ξεχάσει τον Θεόν, τον Κτίστην και Δημιουργόν της, και να λατρεύσει την Κτίση και τα επιτεύγματά της. Οι μέρες αυτές, εάν έχουν κάποιο νόημα και σχέση μαζί μας, είναι γιατί θυμίζουν στον άνθρωπο, και

μάλιστα τον Χριστιανό, την θεία καταγωγή του. Το χρέος των Χριστιανών και της Εκκλησίας είναι ότι εμείς, – οι Χριστιανοί, – κατέχουμε και διαφυλάσσουμε την παράδοση της θείας καταγωγής του Ανθρωπίνου Γένους και ότι ο Θεάνθρωπος Χριστός ήλθε στον Κόσμο για να μας υπενθυμίζει αιωνίως την υπαρξιακή σχέση μας με τον εν Τριάδι Θεόν. Γι' αυτό και ο Χριστός εσαρκοφόρεσε, εφόρεσε δηλαδή την ανθρώπινη φύση και την σάρκα, για να μας βεβαιώνει-ότι είμαστε παιδιά Του και κληρονόμοι της Βασιλείας Του. «Όθεν ώφειλε κατά πάντα τοις αδελφοίς ομοιωθήναι, ίνα ελεήμων γένηται και πιστός αρχιερεύς τα προς τον Θεόν, εις το ιλάσκεσθαι τας αμαρτίας του λαού» (Εβρ, κεφ. Β 17).

Πριν κλείσω αυτό το γράμμα προς εσάς, το Ποίμνιον της Ιεράς αυτής και Βιβλικής Επαρχίας του Οικουμενικού Θρόνου Κωνσταντινουπόλεως, θα ήθελα για μία ακόμα φορά να υπενθυμίσω σε όλους το μεγάλο χρέος μας προς την Εκκλησία και να ζητήσω την συμπαράσταση και βοήθειά σας. Γιά να συνεχίσει η Εκκλησία μας απερίσπαστη την διακονία της, να διδάσκει δηλαδή το Ευαγγέλιο και να συμβαδίζει το έργον της με τους υπόλοιπους Χριστιανούς της χώρας αυτής, θα πρέπει συνεχώς και αδιακόπως να ενισχύουμε την διακονία και να βελτιώσουμε την διοίκηση και την οργάνωσή της Εκκλησίας βαθύτερα και μακροπρόθεσμα. Για να ζει ανάμεσά μας ο Χριστός και το Ευαγγέλιό Του χρειάζονται Εργάτες, Επίσκοποι, Ιερείς, Διάκονοι, Υποδιάκονοι, Αναγνώστες, Δάσκαλοι, Ψάλτες, Επίτροποι και Επιτρόπισσες, Κηδεμόνες, χορηγοί, εθελοντές, εργάτες του Καλού και πιστοί βοηθοί για να υπηρετούν τα Ιερά και Όσια της Εκκλησίας του Θεού. Προς τούτο προγραμματίζουμε αληθινή σταυροφορία για να επιστρατεύσουμε Κληρικούς και Λαϊκούς Εργάτες οι οποίοι να επανδρώσουν τους Ναούς και τα Σχολεία και τα άλλα Ιδρύματά μας. Γι' αυτό και όλοι καλούμαστε να συμβάλουμε στην επιτυχία του σκοπού και στην εξασφάλιση του μέλλοντος για την πρόοδο της Εκκλησίας και την δόξα του Χριστού. Θά κάνουμε ιερή σταυροφορία για την επιτυχία αυτού του στόχου, αλλά χρειαζόμαστε απαραίτητα και την δική σας συμμετοχή. Θέλουμε την προσευχή και την συναίνεσή σας, την ηθική και οικονομική σας βοήθεια, την ενεργουμένη και ολόθερμη αγάπη σας. Γιατί, σε τελευταία ανάλυση, αυτή είναι η αποστολή όλων μας, η δόξα και η επικράτηση του θελήματος του Θεού στις ψυχές μας και η διάδοση του Ευαννελίου των Χριστουνέννων στον κόσμο, αρχίζοντας από τον εαυτό μας, το σπίτι μας, την οικογένεια, την Εκκλησία, την Κοινότητα και την Πατρίδα μας.

Με τούτες τις λίγες σκέψεις, σας χαιρετίζω όλους και όλες, τα πιστά και αφοσιωμένα μέλη της Ιεράς αυτής Επαρχίας του Οικουμενικού Θρόνου Κωνσταντινουπόλεως και σας εύχομαι όπως με υγεία περάσετε αυτήν την περίοδο και περιχαρείς όλοι να φθάσουμε τα Χριστουγέννα. Και διατελώ μετά θερμών ευχών και της εν Χριστώ αγάπης και ευλογίας.

Λονδίνο, Νοέμβριος 2009

to Turneyour KNI M. B. antigues

Ο Αρχιεπίσκοπος Θυατείρων και Μεγάλης Βρετανίας Γρηγόριος

# Λόγος γενόμενος ὑπό τοῦ Πρωτοσυγκελλεύοντος Θεοφιλεστάτου Ἐπισκόπου Τροπαίου κ. Ἀθανασίου

(Ποοσλαλιά γενομένη ὑπό τοῦ Ποωτοσυγκελλεύοντος Θεοφιλεστάτου Ἐπισκόπου Τοοπαίου κ. Άθανασίου, ἐπί τῷ πέρατι τῆς ἑσπερινῆς ἀκολουθίας καί κατά τήν εὐλογίαν, κοπήν τε καί διανομήν τῆς Αγιοβασιλόπιττας, ἐν τῷ Παρεκκλησίφ τοῦ Εὐαγγελισμοῦ τῆς Ἱερᾶς Ἀρχιεπισκοπῆς Θυατείρων καί Μεγάλης Βρετανίας, τῆ λα΄ Δεκεμβρίου βθ΄)

Σεβασμιώτατε Πάτες καί Δέσποτα,

Θεοφιλέστατε Άγιε Άδελωέ.

Έξοχώτατε Ποέσβυ τῆς Μητοός Πατοίδος κ. Πισπινή,

Έντιμε Γενικέ Ποόξενε τῆς Ἑλλάδος κ. Εὐθύμιε Πανζόπουλε,

Πανοσιολογιώτατε Άγιε Ήγούμενε κ. Κύοιλλε μετά τῆς τιμιωτάτης συνοδείας Ύμῶν,

Εὐλαβέστατα Μέλη τοῦ εὐαγοῦς Κλήρου,

Your Worship Madam Mayor of Ealing,

Έντιμολογιώτατοι Άρχοντες Όφφικιάλοι,

Άξιότιμοι Κύριοι Πρόεδροι καί Μέλη τῶν εὐλογημένων Κοινοτήτων,

Έριτιμοι Κυρίαι Πρόεδροι και Μέλη τῶν Βοηθητικῶν Άδελφοτήτων,

Άξιότιμοι Κύριοι Πρόεδροι καί Μέλη τῶν Σχολικῶν Έφορειῶν,

Έλλόγιμοι Έκπαιδευτικοί τῶν Όμογενειακῶν Ἐκπαιδευτηρίων,

Κυρίαι καί Κύριοι Πρόεδροι καί Μέλη Εὐαγῶν Ίδρυμάτων καί ἄλλων Όμογενειακῶν Ὀργανώσεών τε καί Συλλόγων καί ἔτεροι ἐκλεκτοί ὑμογενεῖς,

Μουσικολογιώτατοι Ίεροψάλται,

Αντιπρόσωποι τοῦ Τύπου καί λοιπῶν Μέσων Εὐρείας Ἐπικοινωνίας,

Περιούσιε καί ηὐλογημένε Λαέ τοῦ Θεοῦ,

Θεία ἐπινεύσει «ἐλθόντες ἐπί τήν ἡλίου δύσιν» καί νοερῶς ἀτενίζοντες νῦν τόν ἀστερόεντα οὐρανόν, εὐχαριστίαν πλουσίαν προσάγομεν καί εὐγνώμονα ἀδήν ἀναπέμπομεν τῆ Παναγία, Ζωαρχικῆ καί Ἀδιαιρέτω Τριάδι, τῆ μιᾶ Θεότητί τε καί Βασιλεία.

Πάτες Παντοκράτως κατηξίωσας ήμᾶς τούς ἀχρείους καί δυσείμονας τήν μορφήν δούλους Σου ἀφικέσθαι ἐπί τῆ εὐλογημένη ήμέρα τε καί ὥρα ταύτη. "Όθεν ἔμπλεοι ἱεροῦ δέους, κυκλοῦμεν τό θυσιαστήριον τοῦ εὐκτηρίου οἴκου τούτου καί, ἐν βαθεία ταπεινώσει διατελοῦντες, κλίνομεν γόνυ ψυχῆς τε καί σώματος, αἰτούμενοι τό πλούσιον παρά Σοῦ ἔλεος, καί ἔτι δέ τήν ἄφθονον χάριν. 'Ως ἄλλοι δέ φαιδροί συνδαιτυμόνες ἀναμέλπομεν «ψαλμοῖς καί ὕμνοις καί φδαῖς πνευματικαῖς...» «τῷ Κυρίω» ('Εφ. ε΄ 19)



Δοξολογοῦμέν Σε Θεέ Υἱέ μονογενές, ὅς διά τῆς Σῆς ἐνανθρωπήσεως, «ἑαυτόν ἐκένωσες, μορφήν δούλου λαβών» (Φιλ. β΄ 7) καί ἄπασαν τήν ἀνθρωπείαν ἡμῶν φύσιν προσλαβών, ἵνα ταύτην ἰάσης καί ἐξαγιάσης.

Ποσκυνούμέν Σε Θεέ Πανάγιον Πνεύμα, «σύμμορφον καί σ ύ ν θ ο ο ν ο ν » , «συμπροσκυνούμενον καί συνδοξαζόμενον», Πατρί τε καί Υίῷ, νῦν καί ἀεί καί εἰς τούς ἀτελευτήτους αἰῶνας

τῶν αἰώνων. ᾿Αμήν! Περατωθείσης τοίνυν τῆς ὡς ἄνω βραχείας προσευχῆς ἄρχομαι τοῦ λόγου.

Συνήλθομεν τανῦν ὅδε, ἐν τῷ εὐλογημένῳ παρεχχλησίω τοῦ Εὐαγγελισμοῦ τῆς Θεοτόχου Μαρίας, ἔνθα ἐν καρδία καλῆ καί ἀγαθῆ, ἀνελύθημεν ἐν χαρμοσύνοις καί θεοφθόγγοις ἄσμασιν, ἔτι δέ καί διά τῆς φωνῆς καλλικελάδων ψαλτῶν ἐδοξολογήσἄμεν Θεόν τόν ἐν Τοιάδι.

Ό πανδαμάτως, οὖν, ὁ ἀσίγητος καί ἐν ταυτῷ ἀδυσώπητος χρόνος, ὅστις ἐπλήρωσεν τάς ἡμέρας τοῦ παριππεύοντος σωτηρίου ἐνιαυτοῦ τῆς τοῦ Κυρίου χρηστότητος, ἤτοι τοῦ δισχιλιοστοῦ ἐνάτου, παρῆλθεν ἤδη ἀνεπιστρεπτί.

Ο κώδων μέντοι τῆς εξαγγελίας τοῦ ἐπιτέλλοντος νέου ἐνιαυτοῦ, ἤτοι τοῦ δισχιλιοστοῦ δεκάτου, ἀπό τῆς τοῦ Χριστοῦ Ἐπιφανείας, προσκαλεῖ πάντας ἡμᾶς καί προτρέπει ὅπως ἐν εὐφροσύνοις πανηγυρισμοῖς ὑποδεχθῶμεν καί καλωσορίσωμεν αὐτόν ἄμα. Όρῶμεν δ' ὅτι οὖτος σφραγίζει τήν κορυφήν τῆς πυραμίδος τῆς πρώτης δεκαετίας τῆς τρίτης χιλιετίας. Κατά δέ τά εἰωθότα, ποιοῦμαι νῦν σύντομον ἰστορικήν ἀναδρομήν ἐν τοῖς διαρρεύσασι γεγονόσι, ἵνα ἐπιλεκτικῶς μνησθῶ τινῶν ἐξ αὐτῶν, ἄτινα ἐπραγματώθησαν ἐν τῷ κλίματι τῆς ἡμετέρας Βιβλικῆς Ἱερᾶς Ἁρχιεπισκοπῆς Θυατείρων καί Μ. Βρετανίας, καί ἔτερά τινα, ἄ ἔν τινι μέτρῷ διατελοῦσιν ἐν δεσμῷ μετ' αὐτῆς.

Έν πρώτοις ἀναφέρω ὅτι αἱ ποικίλαι ποιμαντικαί δραστηριότητες τοῦ παρελθόντος μηνός Ἰανουαρίου ἐκορυφώθησαν διά τοῦ ἑορτασμοῦ τῶν Ἑλληνικῶν καί Χριστιανικῶν Γραμμάτων. Πρός τοῦτο δ' ἐκλήθη ὁ ἐξοχώτατος Ὑπουργός Παιδείας καί Πολιτισμοῦ τῆς Κύπρου κος Ἀνδρέας Δημητρίου, ὅστις καθ' ἡμέραν Τρίτην καί ἀνήμερα τῆς σεβασμίας ἑορτῆς τῆς ἀνακομιδῆς τῶν λειψάνων τοῦ Άγίου Ἰωάννου τοῦ Χρυσοστόμου, ἤτοι τήν 27ην Ἰανουαρίου, ἐξεφώνησεν ἐν τῷ Ἑλληνικῷ Κέντρω Λονδίνου κατάλληλον

πανηγυρικόν λόγον, άναφερόμενον είς τούς Τρεῖς Ίεράρχας.

Έν τη φοή του απερχομένου ένιαυτου ό Πρωτεπίσκοπος καί Πρωθιεράρχης ήμῶν, Άρχιεπίσκοπος κ.κ. Γρηγόριος καί ήμεῖς μετ' αὐτοῦ πάντες, ήξιώθημεν ἵνα ἑορτάσωμεν πανηγυρικώς καί ἐν λαμπρότητι, οὐ τῆ τυχούση, τήν αἰσίαν συμπλήρωσιν πεντήκοντα έτων ίερατικής Αὐτοῦ διακονίας έν τῆ γαία ταύτη. Έν τοῖς ἑορτασμοῖς συμμετέσχον πλέον τῶν ὀκτακοσίων προσώπων. Τήν Μητέρα Ἐκκλησίαν, τό Οἰκουμενικόν ἡμῶν Πατριαρχεῖον, ἐξεπροσώπησεν ἐπαξίως ό Σεβασμιώτατος Μητροπολίτης Αὐστρίας κος Μιχαήλ. 'Ωσαύτως συμμετέσχον ἐν τοῖς ἑορτασμοῖς δι' ἐκπροσώπων ἡ Ρωμαιοκαθολική, ή Άγγλικανική καί ἄλλαι Έκκλησίαι καί Όμολογίαι. Ἐπιπροσθέτως δέ παρέστησαν πρόεδροι κοινοτήτων, σωματείων, δήμαρχοι περιοχών ένθα κατοικεί, βιοῖ, ἐργάζεται καί προκόπτει τό ἡμέτερον θεοφιλές ποίμνιον, καί πλεῖστοι ἄλλοι ὁμογενεῖς παντός βαθμοῦ, ὡς καί ξένοι οὐκ ὁλίγοι.

Τό ἔξέχον γεγονός τῆς πεντηκονταετίας τοῦ Ἀρχιεπισκόπου, πλέον τῶν πανηγυρικῶν ἑορτασμῶν, οἴτινες ἀργανώθησαν διά πανηγυρικῆς ἐκδηλώσεως ἐν τῷ ξενοδοχείῳ Royal Lancaster, τό Σάββατον τῆς 31ης μηνός Όκτωβρίου καί δι' Ἀρχιερατικοῦ συλλειτούργου τήν ἐπομένην, 1ην μηνός Νοεμβρίου, ἐν τῷ Καθεδρικῷ Ναῷ τῆς τοῦ Θεοῦ Σοφίας, ἐπλουτίσθη ἐπιπροσθέτως δι' ἐκδόσεων δύο τόμων ἀγγλιστί καί τεσσάρων τοιούτων ἐλληνιστί. Οὖτοι οἱ τόμοι περιέχουν δειγματοληπτικῶς κείμενα γραφέντα, ἐκδοθέντα καί κυκλοφορήσαντα, ὑπό τοῦ Σεβασμιωτάτου, μεταξύ τοῦ ποιμινίου καί εὐρύτερον, κατά τά τελευταῖα εἴκοσι ἔτη (1988-2008).

Καθίσταται πανθομολογούμενον δέ στι δ Σεβασμιώτατος καί πολίδς Ποιμενάρχης ήμων διηκόνησεν καθ' όλην τήν πεντηκονταετίαν άνυστάκτως, άσκνως, άγογγύστως, έπιμελως, διηνεχώς, εὐδοκίμως καί εὐσυνειδήτως τό φιλόθεον ποίμνιον της Τεράς Άρχιεπισκοπης, μή φειδόμενος τοῦ έαυτοῦ Του. Διηκόνησεν δέ ἐκ της άλύσεως των ἐκκλησιαστικών ἐπάλξεων, τοῦ Διακόνου, τοῦ Πρεσβυτέρου, τοῦ Πρωτοσυγκέλλου, τοῦ Βοηθοῦ Ἐπισκόπου, τοῦ Τοποτηρητοῦ τοῦ Θρόνου τῶν Θυατείρων καί, ἀπό της 16ης μηνός Απριλίου ἐν ἔτει σωτηρίω 1988ω καί ἄχρι τοῦ νῦν, τοῦ Άρχιεπισκόπου.

Δεηθώμεν, οὖν, τοῦ Κυρίου καί Δομήτορος τῆς Ἐκκλησίας ὑπέρ τῆς ἀκλινοῦς Αὐτοῦ ὑγιείας καί ἀπροσκόπτου συνεχείας τοῦ πολυσχιδοῦς ἔργου τοῦ Σεβασμιωτάτου ὡς ἐπί μήκυστον. Οὕτω πως ὁ Ποιμενάρχης ἡμῶν θέλει συνεχίσαι διαφυλάττων τά τιμαλφῆ τοῦ Γένους ἡμῶν, καλλιεργῶν δέ καί προσφέρων τῷ λαῷ καί ποιμνίῳ τῆς Ἀρχιεπισκοπῆς«ὅσα ἐστίν ἀληθῆ, ὅσα σεμνά, ὅσα δίκαια, ὅσα ἀγνά, ὅσα προσφιλῆ, ὅσα εὕφημα, εἴ τις ἀρετή καί εἴ τις ἔπαινος» (Φιλ. δ΄ 8), καθώς ὁ οὐρανοβάμων Θεῖος Παῦλος φθέγγεται. Ταῦτα δέ προσφέρονται διά τήν ἀέναον τιμήν τοῦ ἐν Τριάδι Θεοῦ, τό κλέος τῆς Μητρός Ἑκκλησίας καί τήν ὅπου δεῖ προβολήν τοῦ εὐλογημένου Γένους ἡμῶν.

Προσφάτως ἐκοιμήθη ἐν Ἀθήναις ὁ ἀπό ἐτῶν ἐφησυχάζων Ἐπίσκοπος Πατάρων κυρός Εἰρηναῖος. Ὁ ἐκλιπών διηκόνησε μικρόν ἐν τἢ Ἑλληνορθοδόξω Κοινότητι τῶν Ἁγίων Αποστόλων Πέτρου καί Παύλου, ἐν τἢ πόλει Bristol, ἐπί ἔτη δέ μακρά ἐν τῷ Ἱερῷ Καθεδρικῷ Ναῷ τῆς Κοιμήσεως τῆς Θεοτόκου καί τοῦ Ἀποστόλου Ἀνδρέου τοῦ Πρωτοκλήτου, ἐν τἢ πόλει τῆς Βιρμιγχάμης (Birmingham), ἔνθα καί προήχθη εἰς Βοηθόν Ἐπίσκοπον, ὑπό τόν ψιλόν τίτλον τῆς πάλαι ποτέ διαλαμψάσης ἐπισκοπῆς Πατάρων. Κύριος ὁ Θεός ἀναπαύσαι τήν ψυχήν αὐτοῦ μετά τῶν ἀγίων καί δικαίων, ἡ δέ μνήμη αὐτοῦ εἴη ἀγήρω.

Έτεροι κληρικοί, οἴτινες ἀπήλθον ἐκ τοῦ κόσμου τούτου, εἰσίν οἱ ἀείμνηστοι Alban Barter (1927-2009) καί ὁ ἐπί ἔτη ἐγκαταβιώσας ἐν τῆ Σταυροπηγιακῆ καί Πατριαρχικῆ Μονῆ τοῦ Τιμίου Προδρόμου, εἰς Essex, Ἀρχιμανδρίτης Συμεών.

Δεόμεθα τοῦ Κυρίου ἵνα αὐτούς ἀναπαύση ἐν τοῖς κόλποις Άβραάμ, Ἰσαάκ καί Ἰακώβ.

Έκ δέ τῶν λαϊκῶν ἀρχόντων μετέστησαν πρός Κύριον οἱ χρηματίσαντες πρόεδροι τῶν εὐλογημένων κοινοτήτων τῆς Ἀρχιεπισκοπῆς ἀείμνηστοι Ἀνδρέας Νικολάου, διακονήσας ἐν τῷ Ἱερῷ Καθεδρικῷ Ναῷ Ἁγίων Πάντων Λονδίνου καί διατελέσας μεταξύ τῶν νομικῶν συμβούλων τῆς Ἀρχιεπισκοπῆς, Διαμαντής Ἀδαμαντίου Πατέρα, ὑπηρετήσας ἐν τῷ Συνδέσμῳ τῶν Ἑλληνορθοδόξων Κοινότητων, ἐν τῷ Καθεδρικῷ Ναῷ Ἁγίου Νικολάου καί ἐν τῷ Παρεκκλησίῳ τῆς Ἱερᾶς Ἁρχιεπισκοπῆς, ὡσαύτως δέ διατελέσας πρόθυμος συνοδός καί μόνιμος συμπαραστάτης τῶν τελευταίων τριῶν Ἀρχιεπισκόπων, (ἡτοι Ἀθηναγόρου, Μεθοδίου καί Γρηγορίου).

Μαχαρίσωμεν δέ τόν ἀοίδιμον Πατριάρχην Σερβίας χυρόν Παῦλον, ἐσχάτως ἐκδημήσαντα πρός Κύριον. Εἰς αἰώνιον μνημόσυνον Αὐτοῦ δεῖ ἀναφερθῆναι ὅτι ὁ ἐκλιπών κατά τάς κρισίμους ὥρας τῆς πατρίδος Αὐτοῦ οὐκ ἀφίστατο τοῦ θυσιαστηρίου, τελῶν τήν θείαν Λειτουργίαν καθ' ἐκάστην.

Κατά τόν παρελθόντα Σεπτέμβριον συνεπληρώθη μία τριαπονταετία ἀπό τῆς ἐπδημίας τοῦ ἀλήστου μνήμης διατελέσαντος πατρός, διδασπάλου παί Άρχιεπισπόπου ἡμῶν πυροῦ Ἀθηναγόρου Κοππινάπη, (9-12-1979). Όθεν ἐτελέσθη τρισάγιον ἐπί τοῦ τάφου αὐτοῦ παί ἐμνημονεύθη τό ὄνομα αὐτοῦ ἐν τοῖς ἱεροῖς ναοῖς τῆς Ἀρχιεπισποπῆς. Παραλλήλως πείμενα ἀναφερόμενα τῷ ἀοιδίμῳ Ἀρχιεπισπόπῳ εἶδον τό φῶς τῆς δημοσιότητος.

Κατά τάς ἀρχάς τοῦ φθινοπώρου, ὁ ἐχ τῶν Βοηθῶν Ἐπισκόπων τῆς Ἀρχιεπισκοπῆς, Θεοφιλέστατος Ἐπίσκοπος Ναζιανζοῦ κ. Θεοδώρητος, μετά σχεδόν δεκαετῆ διακονίαν ἐν τῷ Ἱερῷ Καθεδρικῷ Ναῷ τῆς τοῦ Θεοῦ Σοφίας, παρητήθη ἐχ τῆς θέσεως αὐτοῦ, οἰκειοθελῶς. "Όθεν γενομένων τῶν ἐπί τούτῳ διαδικασιῶν ἐστί νῦν ἐφησυχάζων ἐν Ἀθήναις.

Ἐσχάτως ἐπετεύχθη ἡ ἀγορά ἐτέρων ἱερῶν Ναῶν θεραπευόντων τάς θρησκευτικάς, λατρευτικάς καί ἐκπαιδευτικάς ἀνάγκας τῶν παροικούντων ἀδελφῶν ἡμῶν, ἐν ταῖς πόλεσι τοῦ Milton Keynes καί τοῦ Luton. Τοῦ μέν πρώτου ἀφιερωμένου τοῖς ἀγίοις Ἀμβροσίω Ἐπισκόπω Μεδιολάνων καί ὁσίω Στυλιανῷ τῷ Παφλαγόνι, τοῦ δέ δευτέρου τιμωμένου ἐν τῷ ὀνόματι τοῦ Ἁγίου Ἱερομάρτυρος Χαραλάμπους. Ἐπιπροσθέτως δέ ἡ Ἑλληνορθόδοξος κοινότης τῆς Ἁγίας Αἰκατερίνης ἐκτήσατο λατρευτικόν χῶρον δι' ἐνοικιαγορᾶς, ἡτις θέλει στεγάσαι αὐτήν διά τήν ἑπομένην εἰκοσαετίαν.

Έκ τῶν παλαιῶν κοινοτήτων τῆς Ἱερᾶς Ἀρχιεπισκοπῆς ἡ Ἑλληνορθόδοξος Κοινότης τοῦ Εὐαγγελισμοῦ τῆς Μεγαλουπόλεως τῆς Μαγχεστρίας (Manchester), ἑτοιμάζεται ἵνα ἑορτάση πρεπόντως καί πανδήμως τήν συμπλήρωσιν τῆς πρώτης ἑκατονταπεντηκονταετίας τοῦ Ἱεροῦ Ναοῦ αὐτῆς, κατά τόν ἐκδιπλοῦντα τάς ἑαυτοῦ σελίδας τρέχοντα ἐνιαυτόν.

Ο Ίερός Κλῆρος τῆς Άρχιεπισκοπῆς ἐδέχθη ἐν τοῖς κόλποις αὐτοῦ δύο νέα πρόσωπα. Τόν ἐξ Άθηνῶν ὁρμώμενον διάκονον Παῦλον Γρηγορίου, χειροτονηθέντα ὑπό τοῦ Σεβασμιωτάτου, τήν 12ην μηνός Άπριλίου τρέχοντος ἔτους, ἐν τῷ Ἱερῷ Ναῷ Άγίου Ἰωάννου τοῦ Βαπτιστοῦ, καί τόν ὁμογενῆ διάκονον Μιχαήλ Παύλου, ἐκ τῆς κατεχομένης σήμερον κοινότητος τῆς Άκανθοῦς καί μόνιμον κάτοικον Λονδίνου, χειροτονηθέντα ὑπό τοῦ Ἐπισκόπου Τροπαίου Άθανασίου, τήν 22αν μηνός Νοεμβρίου, ἐν τῷ Καθεδρικῷ Ναῷ τῆς Κοιμήσεως τῆς Θεοτόκου Βορείου Λονδίνου. Εὐχόμεθα εἰς ἀμφοτέρους εὐκλεῆ διακονίαν.

Ἡ πρόσφατος ἐμπειρία τῆς Ἐκκλησίας ἀπέδειξεν ὅτι ἡ διακονία κατωτέρων κληρικών, ὡς ἡ τῶν ὑποδιακόνων, καθίσταται ὁσημέραι λίαν χρήσιμος. Ὅθεν γενομένων χειροθεσιῶν, νῦν διακονοῦσιν ἐν τοῖς ἱεροῖς ναοῖς ἡμῶν περί τούς δέκα ὑποδιακόνους.

# Η ΚΟΠΗ ΤΗΣ ΑΓΙΟΒΑΣΙΛΟΠΙΤΤΑΣ ΕΙΣ ΤΟ ΠΑΡΕΚΚΛΗΣΙ ΤΗΣ ΑΡΧΙΕΠΙΣΚΟΠΗΣ: 31-12-2009.

















Τό ἐτήσιον Συνέδοιον Νεολαίας τῆς Ἱερᾶς Ἀρχιεπισχοπῆς, πραγματωθέν τήν 10ην μηνός Ἀπριλίου, ἐν τῆ Ἱερᾶ Κοινότητι Ἀποστόλου Βαρνάβα, ἔσχεν ἰδιαιτέραν ἐπιτυχίαν χαθ' ὅτι συμμετέσχον ἐν αὐτῷ περί τούς ἑχατονπεντήχοντα νεανίας χαί νεάνιδας.

Περαίνων, παρέχω ύμιν τήν πληροφορίαν ὅτι τήν καθιερωμένην ἐτησίαν σύναξιν τοῦ Ἱεροῦ Κλήρου τῆς Αρχιεπισκοπῆς, διαρκέσασαν ἐπί διήμερον, ἤτοι κατά τάς 27ην καί 28ην μηνός Ἀπριλίου, αὶ μεγάλαι κοινότητες τῆς Μεσοχώρας, αὶ κατοικοεδρεύουσαι ἐν τῆ συμπρωτευούση πόλει τῆς Βιρμιγχάμης (Birmingham), περιέβαλον μετά πλείστης ὅσης στοργῆς καί ἐδεξιώθησαν δι' Ἀβραμιαίας φιλοξενίας.

Άπαραίτητον ήγουμαι ἀναφέρειν ὅτι, τήν 26ην μηνός Μαΐου, ἐκπρόσωποι τῶν Τριῶν μονοθεϊστικῶν θρησκειῶν τῆς χώρας ταύτης, ἤτοι τοῦ Ἰουδαϊσμοῦ, τοῦ Χριστιανισμοῦ καί τοῦ Ἰσλάμ, ἐπισκεφθέντες τήν Ἱεράν Ἀρχιεπισκοπήν ἀπένειμαν πρός τόν Σεβασμιώτατον χρυσοῦν μετάλλιον, εἰς ἀναγνώρισιν

τῆς συμβολῆς Αὐτοῦ ἐν τῷ ἔργῳ τῆς ὁμάδος.

Τό παρελθόν θέρος τό Πανεπιστήμιον Κύπρου προσέφερεν τήν εὐκαιρίαν εἰς ήδη ὑπηρετοῦντας ἐκπαιδευτικούς ἐν τῆ Ὁμογενεία, ὅπως οὐτοι τύχωσι ταχυδιόθμου φοιτήσεως ἐν Σεμιναρίω ἀργανωθέν ἐν τοῖς κόλποις αὐτοῦ. "Όθεν ἡ Ἱερά Ἀρχιεπισκοπή Θυατείρων, ἀνταποκρινομένη θετικῶς εἰς τήν πρόσκλησιν ταύτην, ἀπέστειλεν μίαν πεντάδα διδασκάλων, οἴτινες ἐφοίτησαν ἀπό τῆς 12ης ἕως τῆς 27ης μηνός Ἰουλίου.

Ό Σεβασμιώτατος μετά τῆς συνοδείας Αὐτοῦ, κατά τό πρῶτον δεκαήμερον τοῦ μηνός Αὐγούστου, μετέβη εἰς τόν κατασκηνωτικόν χῶρον τῆς Ἱερᾶς Ἁρχιεπισκοπῆς, ἐν τῆ περιοχῆ τῆς Δυτικῆς Ἁγγλίας, ἔνθα ἐπεσκέφθη τούς συμμετασχόντας νέους καί νεάνιδας καί τούς ἀρχηγούς αὐτῶν. Ὁ δέ Ἁρχιεπίσκοπος συνέφαγε μετ' αὐτῶν καί, τελέσας τήν ἀκολουθίαν τοῦ Ἅγιασμοῦ, ἡγίασεν ἄπαντας.

Τήν 13ην μηνός Σεπτεμβρίου έλαβε χώραν εν σημαντικόν καί ιστορικόν γεγονός εν τη ζωη των κοινοτήτων ήμων. Αναφέρομαι εις τό καταθέσιον τοῦ θεμελίου λίθου τοῦ ιεροῦ ναοῦ, Βυζαντινοῦ ρυθμοῦ, τοῦ Άγίου Παντελεήμονος, ἐν τη περιοχη Harrow Μείζονος Λονδίνου. Τολμηρά ὄντως ἡ ἐν λόγω πρωτοβουλία καί δύσκολον τό ἐγχείρημα! Πλήν χάριτι Θεοῦ ἐχόμεθα δι' ἐλπίδος ὅτι τό μεγαλεπήβολον τοῦτο ἔργον θέλει γνωρίσαι αἰσίαν ἔκβασιν καί τελείαν ἀποπεράτωσιν.

Ή οἰκονομική δυσπραγία, ἥτις πρό διετίας ἐνέκυψεν καί ἄχρι τοῦ νῦν ὑφίσταται ἀνά τήν ὑφήλιον, ταλανίζει δέ ἰδιώτας, οἰκογενείας, ἔθνη καί λαούς μετ' ἀδήλου ἐκβάσεως, ἀποτελεῖ ἔντονον ὑπόμνησιν ὅτι «οὐκ ἐπ' ἄρτω μόνω ζήσεται ἄνθρωπος, ἀλλ' ἐπί παντί ῥήματι ἐκπορευομένω διά στόματος Θεοῦ.» (Ματθ. δ΄ 4)

Νοεφῶς νῦν μεταφερόμεθα ἐν τῆ Βασιλίδι τῶν πόλεων καί θεώμεθα τήν μορφήν τοῦ Παναγιωτάτου καί Θειοτάτου Πατριάρχου Κυρίου Κυρίου Βαρθολομαίου, τοῦ Αὐθέντου καί Δεσπότου ἡμῶν, μαχομένην μετά ζήλου καί οὐχ ὑποστέλλουσαν τό λάβαρον τῆς πίστεως, ἐν ἀντιθέσει πρός τάς ποικίλας ἀντιξοότητας, ἄς ἀντιμετωπίζει. Δεόμεθα, οὖν, ἐκτενῶς τοῦ Πατρός τῶν Φώτων ὑπέρ τῆς κατ' ἄμφω ὑγιείας Αὐτοῦ καί τῆς ἐξ ὕψους κατοικητηρίου τοῦ Τριαδικοῦ Θεοῦ δαψιλοῦς ἐνισχύσεως Αὐτοῦ, ἵνα ὡς στιβαρός ποδηγέτης τῆς Όρθοδοξίας ἐν τῆ Μητρί Ἑκκλησία, ἐν τῷ Σεπτῷ ἡμῶν Κέντρω καί ἀνά τήν ὑφήλιον, κοπιᾳ καί νήθη διά τήν φύλαξιν τῶν ἀπανταχοῦ τῆς γῆς Όρθοδοξων ἀδελφῶν ἡμῶν.

Άξιον μνείας, πιστεύομεν, τυγχάνει ἡ ἐκλογή τῆς όμογενοῦς κας Μαρίνας Γιαννακουδάκη ὡς μέλους τῆς Εὐρωβουλῆς. Συγχαίρομεν ὅθεν αὐτήν ἄμα καί εὐχόμεθα πᾶσαν ἐπιτυχίαν ἐν τῆ ἐξασκήσει τοῦ ἐπιζήλου ἔργου αὐτῆς.

Μεταφερόμενοι νῦν ἐν τῆ Μεγάλη Πατρίδι μιμνησκόμεθα τῶν ἐκλογῶν δι' ὧν ὁ Ἑλληνικός λαός ἀνέδειξεν, ἐν τῷ προσώπω τοῦ ἀρχηγοῦ τοῦ ΠΑΣΟΚ, νέον Πρωθυπουργόν,

τόν ἐξοχώτατον κον Γεώργιον Παπανδρέου. Προσφάτως δέ γενομένων ἀρχαιρεσιῶν ἐν τῆ Νέα Δημοκρατία ὁ οἴαξ τοῦ κόμματος ἀνετέθη τῷ ἐξοχωτάτω κῳ Ἀντωνίω Σαμαρᾳ, ὅστις τυγχάνει γόνος ἱστορικῆς οἰκογενείας. Ἅπαντες προσβλέπομεν μετ' ἀγάπης καί ἐνδιαφέροντος ἐν τοῖς πράγμασι τῆς Πατρίδος καί εὐχόμεθα αἰσίαν ἔκβασιν αὐτῶν καί ὑπερνίκησιν τῶν συμπαρομαρτουσῶν ποικίλων δυσκολιῶν.

Έν τῷ διπλωματικῷ κόσμῳ τῆς Ἑλληνικῆς Πρεσβείας Λονδίνου ἔξομεν συντόμως ἔλευσιν νέου Πρέσβεως ἐν τῷ προσώπῳ τῆς Α. Ε. τοῦ κ. Ἀριστείδη Σάνδη. Όθεν, δραττόμεθα τῆς εὐσήμου ταύτης εὐκαιρίας, ἵνα εὐχαριστήσωμεν ἐνθέρμως τόν ἀπερχόμενον ἐξοχώτατον Πρέσβυν κ. Βασίλειον-Ἀχιλλέα Πισπινῆν διά τε τήν ἀγάπην καί τόν σεβασμόν αὐτοῦ πρός τήν Ἐκκλησίαν καί τούς ἐκπροσώπους Αὐτῆς, ὡς καί διά τήν εὐδόκιμον καί ἐπιτυχῆ αὐτοῦ διπλωματικήν ὑπηρεσίαν πρός τήν Μεγάλην Πατρίδα, καθώς καί τήν ἐγνωσμένην φιλοπατρίαν αὐτοῦ. Ἐκφράζομεν δέ τάς καλλίστας εὐχάς καί προσρήσεις ἡμῶν διά τήν συνέχειαν τῆς ζωῆς αὐτοῦ. Παραλλήλως καλωσορίζομεν τόν νέον Γενικόν Πρόξενον τῆς Ἑλλάδος κ. Εὐθύμιον Παντζόπουλον εὐχόμενοι αὐτῷ τά βέλτιστα ἐν τοῖς ὑψηλοῖς αὐτοῦ καθήκοσι.

Ή χαίνουσα πληγή τῆς ἱδιαιτέρας ἡμῶν πατρίδος Κύπρου ὑφισταμένη, ἐπί τριάχοντα καί ἔξ ἔτη, παραμένει ἀθεράπευτος, προσβλέπουσα εἰς δικαίαν καί λειτουργικήν λύσιν τοῦ προβλήματος. Εὐξώμεθα τῷ Κυρίῳ ὑπέρ τῶν ἀρχόντων καί τῆς προόδου τοῦ λαοῦ αὐτῆς.

Προσφάτως ὁ Σεβασμιώτατος μετά τῆς τιμίας συνοδείας Αὐτοῦ ἐπεσκέφθη τήν Ἱεράν Σταυροπηγιακήν καί Πατριαρχικήν Μονήν τοῦ Τιμίου Προδρόμου, ἔνθα, κατόπιν αἰτήσεως τοῦ Πανοσιολογιωτάτου Ἡγουμένου καί τοῦ Συμβουλίου Αὐτῆς, ἐχειροθέτησεν εἰς πνευματικόν τόν Ὁσιολογιώτατον Ἱερομόναχον Νικόλαον Ζαχάρωφ. Ἡ λδεκφότης τῆς Μονῆς, προεξάρχοντος τοῦ Ἁγίου Ἡγουμένου, ἐπεδαψίλευσαν ἐφ' ἡμᾶς πάντας φιλόφρονα φιλοξενίαν καί πλείστην ἀγάπην. Όθεν ἐκφράζομεν φιλάδελφον καί εὐγνώμονα εὐχαριστίαν.

Άφικνούμενος, νῦν, ἐπί τῷ πέρατι τοῦ λόγου, ἀπορῶ καί ἐξίσταμαι τί φθέγξομαι καί τί λαλήσω, ἴνα ἐπαρκῶς ἐκθειάσω καί πρεπόντως τονίσω τούς ἀτρύτους κόπους εἰς οὕς Ύμεῖς καθ' ἐκάστην ὑποβάλλεσθε, Σεβασμιώτατε Πάτερ καί Δέσποτα; Έκαστην πρωίαν τό φιλόθεον καί φιλογενές ποιμνιον Ύμῶν γνωρίζει τήν φωνήν τοῦ καλοῦ Ποιμένος αὐτοῦ, μεταδιδομένην διά τῶν ραδιοφωνικῶν κυμάτων, διδάσκουσαν ποικιλοτρόπως, γαλουχοῦσαν πνευματικῶς καί δαψιλῶς, παρηγοροῦσαν ἄμα ἐν τοῖς ἑαυτοῦ ποικίλαις περιστάσεσι καί ὑπενθυμίζουσαν ἀνελλιπῶς τήν βιοτήν τῶν Ἁγίων, τάς ἑορτάς ἑκάστης ἡμέρας καί τάς ἀληθείας τῆς πίστεως, ἄπαντα προσφερόμενα πρός τά μέλη τῆς Ἐκκλησίας, ὡς ἔτερον πνευματικόν γάλα.

Εἰ πειράσομαι διηγήσασθαι τήν όλοήμερον δραστηριότητα Ύμῶν ἐν τῷ γραφείῳ, ἐν ταῖς ἐπισκέψεσι τῶν κοινοτήτων, ἐν τοῖς παροικιακοῖς ἐκπαιδευτηρίοις, ἐν ταῖς κοινοτικαῖς καί παροικιακαῖς ἐκδηλώσεσι, σύν τῆ Ύμετέρα παρουσία καί ἀνταποκρίσει πρός τάς διαφόρους προσκλήσεις, ἐκ πολλῶν κατευθύνσεων προερχομένας, «ἐπιλείψει γάρ με διηγούμενον ὁ χρόνος» (Ἑβρ. ια΄ 32).

Όθεν, περαίνων καί κατακλείων τόν λόγον, δέομαι τοῦ Κυρίου ἐκτενῶς, διαφυλάξαι τήν Ύμετέραν Σεπτήν καί πολυσέβαστον Σεβασμιότητα ἐν ὑγιεία ἀστεμφῆ καί ἐν δυνάμει πολλῆ, ἵνα ἐπαξίως καί ἀνυστάκτως ποδηγετῆτε, ὡς ἄχρι τοῦδε ἐπράξατε, τήν πρεσβυτέραν ἐν Εὐρώπη θυγατέρα τῆς Μητρός Ἐκκλησίας, ἤτοι τήν Άρχιεπισκοπήν Θυατείρων καί Μεγάλης Βρετανίας, ὡς ἐπί μήκυστον.

#### ΕΙΣ ΠΟΛΛΑ ΕΤΗ ΔΕΣΠΟΤΑ

# ΣΥΝΑΥΛΙΑ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ ΜΟΥΣΙΚΗΣ ΣΤΟ ΚΑΘΕΔΡΙΚΟ ΝΑΟ ΑΓΙΩΝ ΠΑΝΤΩΝ

# Πρωτοπρεσβυτέρου Γεωργίου Ζαφειράκου

Στα πλαίσια των εορταστικών εκδηλώσεων της κοινότητάς μας για τα 60χρονα από ιδρύσεώς της, το Σάββατο 7 Νοεμβρίου η χορωδία της Σχολής Βυζαντινής μουσικής της Ιεράς Αρχιεπισκοπής μας, έδωσε συναυλία στον Καθεδρικό Ιερό Ναό των Αγίων Πάντων, Camden Town, ερμηνεύοντας με επιτυχία ύμνους από τις επικείμενες εορτές των εισοδίων της Υπεραγίας Θεοτόκου και των Χριστουγέννων. Την χορωδία, η οποία εντυπωσίασε με την μελωδία, την αρμονία και το βυζαντινό ύφος, διεύθυνε ο ταλαντούχος μουσικοδιδάσκαλος και πρόεδρος της σχολής κ. Αλέξανδρος Προκοπίου.

Τους προσκεκλημένους και το πλήθος των χριστιανών που προσήλθαν και απόλαυσαν τη υπέροχη κατανυκτική βραδιά, καλωσόρισε εκ μέρους της κοινότητας ο Ιερατ. Προϊστάμενος πρωτοπρεσβύτερος Γεώργιος Ζαφειράκος.

Στή συνέχεια μετέφερε τον χαιρετισμό, την πατρική αγάπη και ευλογίες του Σεβασμ. Αρχιεπισκόπου μας κ.κ. Γρηγορίου, πρωτοβουλία του οποίου ιδρύθηκε η σχολή Βυζαντινής Μουσικής.

Επίσης ανέφερε ότι ο Νοέμβριος μήνας είναι ο γενέθλιος μήνας της κοινότητας, αφού τον μήνα αυτό στις 7, 9 και 15, έλαβαν χώρα οι πρώτες συνεδριάσεις της ιδρυτικής επιτροπής του Ναού το 1947 και απεφασίσθη η ίδρυση του δεύτερου Ελληνορθόδοξου Ιερού Ναού στην καρδιά του Λονδίνου.

Αναφέρθηκε στην προσφορά της Σχολής στην ομογένεια, που όχι μόνο διαφυλάττει και προωθεί την Εκκλησιαστική Βυζαντινή μουσική αλλά και επανδρώνει τα αναλόγια των Ναών με ικανότατους ιεροψάλτες.

Η Βυζαντινή μουσική, τόνισε, -- το Θεϊκό τραγούδι-, είναι για μας τους ορθοδόξους χριστιανούς η γλώσσα της ψυχής μέσω της οποίας ο άνθρωπος συνομιλεί με το Θεό. Είναι η μουσική μελωδία την οποία κλέψαμε οι άνθρωποι από το στόμα των αγγέλων και φέρνουμε στη γη τον ουρανό.

Ο εφημέριος του Ναού Αρχιμ. π. Βασίλειος Παπαβασιλείου, εξήγησε στα αγγλικά την σημασία των εορτών και των ύμνων.



Χαιρετισμό απηύθυνε η συντονίστρια της Ελληνικής Εκπαιδευτικής Αποστολής κ. Μαρία Τσιραμπίδου, η οποία συνεχάρη το ιερατείο και την επιτροπή του Ναού για την μαγευτική μουσική εκδήλωση. Τέτοιες πολιτιστικές εκδηλώσεις όχι μόνο ανυψώνουν την ψυχή προς τα άνω, αλλά και προάγουν τον πολιτισμό μας στην φιλόξενη αυτή χώρα που ζούμε. Θερμά συγχαρητήρια, τόνισε, στον Αλέξανδρο Προκοπίου και στα μέλη της χορωδίας για την υπέροχη κατανυκτική βραδιά που μας χάρισαν, αλλά και στον διευθυντή της Σχολής μουσικοδιδάσκαλο πρωτοπρεσβύτερο π. Ιωσήφ Παλιούρα, για το λαμπρό έργο που επιτελούν.

Ο κ. Αλέξανδρος Προκοπίου ευχαρίστησε τους ομιλητές για τα επαινετικά λόγια, μετέφερε τον χαιρετισμό του π. Ιωσήφ Παλιούρα, ο οποίος βρίσκεται για οικογενειακούς λόγους εκτός Αγγλίας και τόνισε ότι θα χαρώ πολύ να επαναλάβουμε στο εγγύς μέλλον άλλη μια παρόμοια Βυζαντινή μουσική εκδήλωση.

Τέλος ο πρόεδρος της κοινότητας κ. Γεώργιος Αθανάση, ευχαρίστησε την συντονίστρια του γραφείου εκπαίδευσης της Ελληνικής Πρεσβείας κ. Μαρία Τσιραμπίδου που τίμησε με την παρουσία την εκδήλωση της κοινότητάς μας, τους φίλους της μουσικής που παρακολούθησαν την συναυλία και την χορωδία για την κατανυκτική βραδιά που μας χάρισαν και μας προετοίμασαν για να υποδεχθούμε πιο πνευματικά τη μεγάλη γιορτή των Χριστουγέννων.

Μετά το πέρας της συναυλίας η φιλόπτωχος αδελφότητα προσέφερε εδέσματα και ποτά.

# ΝΙΚΟΛΑΟΣ ΙΩΑΝΝΟΥ ΧΑΤΖΗΠΑΤΕΡΑΣ

(Συνέχεια από το προηγούμενο τεύχος)



Του Χάρη Μεττή

#### Δ. Σχέσεις με Ελληνικάς Κρατικάς & Αγγλικάς Αρχάς

Το ζήτημα αυτό είναι καφαλαιώδες και η επίλυσίς του ζωτική και απαραίτητος διά την ομαλήν εξέλιξιν των σχέσεων του Κ.Ε.Σ. μετά των αρμοδίων Ελληνικών και Κυπριακών Αρχών, καθώς και μετά των Αγγλικών τοιούτων.

Άνευ της από κοινού και ενηρμονισμένης αντιμετωπίσεως των θεμάτων της Παιδείας εν Μ. Βρετανία και χωρίς ισχυρόν lobby προς τας Αγγλικάς Εκπαιδευτικάς Αρχάς, δεν δύναται να εδραιωθή επί σταθερών θεμελίων η όλη Εκπαιδευτική μας κίνησις και προσπάθεια.

Δια τούτο, εισηγήθην, εντός του πλαισίου της Διοικητικής Μεταρρυθμίσεως, την θέσπισιν αυτοτελούς μονίμου Διευθύνσεως υπό το Κ.Ε.Σ., της Διευθύνσεως Εξωτερικών Σχέσεων, της οποίας έρνον θα είναι:

- -Η συνεχής και ανελλιπής επαφή με τους αντιπροσώπους, εκπαιδευτικούς και διπλωματικούς, των δύο Πολιτειών Ελλάδος και Κύπρου, επί των θεμάτων της Παιδείας.
- -Η προώθησις κάθε θέματος ή αιτήματος εκ μέρους του Κ.Ε.Σ. προς τα Κέντρα.
- -Αι επαφαί με τας ενταύθα Εκπαιδευτικάς Αρχάς, άδειαι Σχολείων, κλη κλη

#### Κύριοι Σύνεδροι.

Είμαι βέβαιος ότι σας εκούρασα με πάντα ταύτα, μερικά των οποίων ήδη κάποτε ηκούσατε.

Απλώς, έλαβα την ευκαιρίαν να ταξινομήσω και επαναλάβω εν περιλήψει τα βασικά προβλήματα του θέματος, προσπαθών ταυτοχρόνως να εισηγηθώ κατευθύνσεις λύσεων.

Το έργον είναι μέγα, και δυσχερές. Τα εμπόδια μεγάλα, αλλ' όχι ανυπέρβλητα. Ο δρόμος ανωφερής. Όμως εμείς οι Έλληνες, στα τόσα δεινά ελαττώματά μας, έχομε και ένα γνώρισμα μέγα, ένα αναμφισβήτητον προσόν.

Και τα πλέον τολμηρά όνειρα, εδείξαμεν ότι δυνάμεθα, ΗΝΩΜΕΝΟΙ, να τα καταστήσωμεν ζώσαν πραγματικότητα. Αρκεί να το θελήσωμεν!»

Τέσσερα χρόνια αργότερα, και συγκεκριμένα στις 21 Ιουνίου 1978, αποστέλλεται επιστολή του Κ.Ε.Σ. προς τον τότε Πρόεδρο της Κύπρου Σπύρο Κυπριανού, το περιεχόμενο της οποίας δεν χρειάζεται, πιστεύω, περαιτέρω επεξηγήσεων. Θα αναφερθούμε μονάχα στον Λεωνίδα Παναγίδη, ο οποίος, ως Γενικός Γραμματέας του Κ.Ε.Σ., συνυπογράφει την επιστολή μαζί με τον Γενικόν Εισηγητή Νικόλαο Ι. Χατζηπατέρα. Ο Λεωνίδας Παναγίδης είχε, συν τοις άλλοις, διατελέσει επί μακράν σειράν ετών Πρόεδρος του Εκκλησιαστικού Συμβουλίου των Αγίων Πάντων Λονδίνου, αλλά και πρωτοστάτης πάντοτε στην κινητοποίηση των Ελληνοκυπρίων της Μεγάλης Βρετανίας υπέρ των δικαίων του αγωνιζομένου για ελευθερία Κυπριακού λαού. Παράλληλα, όμως, είχε κατά το παρελθόν ενισχύσει οικονομικά μεγάλον αριθμό ενδεών συμπατριωτών του, μεταξύ των οποίων και αρκετούς φοιτητές, Είχε, επίσης, πρωτοστατήσει στην αναβάθμιση του εθνικού και πολιτιστικού έργου της Κυπριακής

Αδελφότητος Λονδίνου, κυρίως δε υποστήριξε και στήριξε με κάθε τρόπο την Εθνική Φοιτητικά Ένωση Κυπρίων Αγγλίας (ΕΦΕΚΑ), στην οποία είχε και ο Σπύρος Κυπριανού διαδραματίσει ηγετικό ρόλο κατά την διάρκεια του Απελευθερωτικού Αγώνα της Κύπρου, ένας ρόλος που, ειρήσθω εν παρόδω, του είχε εξασφαλίσει, ευθύς μετάτην Ανεξαρτησία της Κύπρου, την επίζηλη και μόνιμη θέση του Υπουργού Εξωτερικών στην Κυβέρνηση Μακαρίου. Συνεπώς, ο λόγος του Λεωνίδα Παναγίδη ανεμένετο ότι θα οπωσδήποτε θα είχε -τουλάχιστο για τους εν Κύπρω κυβερνητικούς κύκλους και λοιπούς ισχυρούς παράγοντες, του Μακαρίου, πολύ δε περισσότερο του Σπύρου Κυπριανού, μη εξαιρουμένων- και βαρύτητα και ειλικρίνεια και αντικειμενικότητα. Όμως, δυστυχώς, τότε, φωνή βοώντος εν τη ερήμω!

#### «Εξοχώτατε

Το Κεντρικόν Εκπαιδευτικόν Συμβούλιον της Ιεράς Αρχιεπισκοπής Θυατείρων και Μ. Βρετανίας, εξ αποφάσεως της Συνεδρίας αυτού υπό την Προεδρίαν του Σεβασμιωτάτου Αρχιεπισκόπου κ. Αθηναγόρου, την 7ην Ιουνίου 1978, επιθυμεί να φέρη εις γνώσιν υμών τα ακόλουθα σχετιζόμενα με την Ελληνικήν Παιδεία εν Αγγλία και με την τοποθέτησιν της Κυπριακής Εκπαιδευτικής Αποστολής.

Δυστυχώς, παρά τας από ετών προσπαθείας και τας πολλάς συσκέψεις, εις τας οποίας έλαβον μέρος όλοι σχεδόν οι κατά καιρούς Υπουργοί Παιδείας Ελλάδος και Κύπρου, συνεχίζεται η ύπαρξις εν τη Μ. Βρετανία, παράλληλα με το ημέτερον Συμβούλιον, και έτερος εκπαιδευτικός φορέας των Ανεξαρτήτων Σχολείων.

Δεν θ΄ ασχοληθώμεν διά το λυπηρόν τούτο φαινόμενον καθ΄ ότι η θέσις ημών έχει πολλάκις αναπτυχθεί και, τόσον τα υπεύθυνα Υπουργεία όσον και αι εδώ Προξενικαί Αρχαί, γνωρίζουν καλώς τας απόψεις μας.

Διά μίαν περίοδον μέχρι το 1973, παράλληλα με τους εξ Ελλάδος απεσπασμένους εκπαιδευτικούς, υπήρχε και η Κυπριακή Εκπαιδευτική Αποστολή υπό τον Επιθεωρητήν κ.Καραγιώργην, η οποία προσέφερε εξαιρετικάς υπηρεσίας εις όλα τα παροικιακά Σχολεία ανεξαρτήτως του διοικητικού σχήματος αυτών. Όχι μόνον συνειργάσθημεν στενώς μετά της Αποστολής εκείνης, αλλά και δημοσίως διεμαρτυρήθημεν ότε, δι' αγνώστους εις ημάς λόγους, η Κυπριακή Κυβέρνησις ανεκάλεσε την Αποστολήν των εκπαιδευτικών αυτών εν Βρετανία.

Παρά τας δοκιμασίας, τας οποίας υπέστη ο Ελληνικός Κυπριακός Λαός το 1974, ο Αείμνηστος Αρχιεπίσκοπος Κύπρου Μακάριος και η Κυπριακή Κυβέρνησις εθεώρησαν ως εθνικήν υποχρέωσιν την ανανέωσιν της προσφοράς πρακτικής ενισχύσεως προς τους αποδήμους Έλληνας Κυπρίους και, διά τον λόγον αυτόν, συνεστήθη το, υπό τον κ. Χριστοδουλίδην, Γραφείον Αποδήμων και, παράλληλα, απεστάλη νέα Εκπαιδευτική Αποστολή από τον κ.Θ.Αριστοδήμου.

Εις επανειλημμένας δηλώσεις του, εν Λονδίνω, ο κ. Αριστοδήμου ετόνισεν ότι είχε ρητάς εντολάς να διατηρήση την δραστηριότητα της Αποστολής εντός των πλαισίων της καθολικής εξυπηρετήσεως των αποδήμων Κυπρίων, ανεξαρτήτως οιωνδήποτε τοπικών

διαχωρισμών. Υπό το πνεύμα αυτό είχε αρχικώς επαφές μεθ' ημών, με σκοπόν την μελέτην των αναγκών τών υπό το Κ.Ε.Σ. Σχολείων. Μας είχε δε δοθεί η υπόσχεσις ότι ανάλογος βοήθεια θα εδίδετο τον παρελθόντα Σεπτέμβριον, ότε θα ήρχιζε η λειτουργία των Σχολείων. Το τοιούτο, όμως, δεν έγινε. Επί πλέον δε, εζητήθη η συνεργασία των απεσπασμένων Διδασκάλων του Υπουργείου της Λευκωσίας μετά των εξ Ελλάδος. Ο κ. Αριστοδήμου εδήλωσεν ότι εις τούτο χρειάζεται η έγκρισις του Υπουργείου Παιδείας της Λευκωσίας, η οποία δεν εδόθη. Αλλ΄ εχρειάζετο κάν άδεια να συνεδριάζουν προς συνεργασίαν Έλληνες Διδάσκαλοι διά την βοήθειαν των Ελληνοπαίδων, η μεγίστη αναλογία των οποίων είναι Κυπριακής καταγωγής;

Ωσαύτως, κατάπληξιν μας επροκάλεσεν το γεγονός ότι ο Υπουργός Παιδείας της Κύπρου, επισκεφθείς τελευταίως το Λονδίνον, διά την μελέτην των εκπαιδευτικών μας προβλημάτων -ως επληροφορήθημεν εκ του Τύπου- απέφυγεν να έλθη εις επαφήν ή να καλέση εις συνεργασίαν αντιπροσώπους του Κ.Ε.Σ.. του μεγαλυτέρου αριθμητικώς και αρχαιοτέρου των εκπαιδευτικών φορέων. Τούτο διά πρώτην φοράν συνέβη, καθ' ότι εις το παρελθόν άπαντες οι υπεύθυνοι Υπουργοί διετήρησαν επαφήν και συνεργασίαν μεθ' ημών, τόσον κατά τας εδώ επισκέψεις αυτών, όσον και εκ Κύπρου.

Το Κεντρικόν Εκπαιδευτικόν Συμβούλιον της Ελληνικής Αρχιεπισκοπής ουδέποτε ετήρησεν εχθρικήν στάσιν ή εδοκίμασε να αποθαρρύνη οιανδήποτε κίνησιν διά την δημιουργίαν νέων χώρων προς διδαχήν της Ελληνικής γλώσσης. Τουναντίον, και δημοσίως, επήνεσε πάντας τους εργάτας των Γραμμάτων, των οποίων αι προσπάθειαι θα πρέπει ασφαλώς να τυγχάνουν της προσοχής και μερίμνης του Εθνικού Κέντρου των Αθηνών και της Λευκωσίας.

Τα προαναφερθέντα, όμως, δύο γεγονότα και η παρατηρουμένη τοπική προπαγάνδα εναντίον των Εκκλησιαστικών Κοινοτήτων και των Σχολείων αυτών, υπό καταστάσεων αίτινες πρόσκεινται προς την Κυπριακήν Αποστολήν και Αρμοστείαν, εν συνδυασμώ με την τελευταίως παρατηρουμένην κίνησιν εις Κύπρον αλλοιώσεως της Ιδέας του αδιαχωρίστου νοήματος, το οποίον δημιουργεί ο σύνδεσμος της Ελληνομαθείας μετά της Χριστομαθείας, μας προκαλούν ανησυχίαν και, εκ καθήκοντος, απευθύνομεν την παρούσαν, ίνα εκθέσωμεν την κατάστασιν ως διαμορφούται και να επισημάνωμεν τους κινδύνους που διατρέχει η ενταύθα Ομογένεια, εάν συνεχισθή η διακριτική και μονόπλευρος αυτή συμπεριφορά, διά της οποίας, αν μη τι άλλο, υποσκάπτεται το έργον των Σχολείων μας.

Ουδέποτε θα περιμέναμεν από την αιμάσσουσαν Κύπρον να επιφορτίζεται με οικονομικά βάρη διά την εξυπηρέτησιν των αποδήμων. Εφ' όσον, όμως, τοιαύτη απόφασις ελήφθη και επραγματοποιήθη, είναι δίκαιον και εθνικώς επιβεβλημένον, όπως μη κατατάσσωνται τα Ελληνόπουλα των Κυπρίων Γονέων εις ομάδας ευνοουμένων και μη. Φρονούμεν ότι, η συνέχεια τοιαύτης πολιτικής, θα δημιουργήση εθνικόν σκάνδαλον και ευελπιστούμεν ότι το θέμα θα τύχη της υμετέρας μερίμνης.

Διά το Κεντρικόν Εκπαιδευτικόν Συμβούλιον

Ο Γενικός Γραμματεύς Λεωνίδας Παναγίδης Ο Γενικός Εισηγητής Νικόλαος Ι. Χατζηπατέρας

#### Κοινοποίησις

- 1. Υπουργείον Παιδείας Αθηνών
- 2. Μακαριώτατον Αρχιεπίσκοπον Κύπρου
- 3. Ελληνικήν Πρεσβείαν
- 4. Κυπριακήν Αρμοστείαν.»

# ΟΜΙΛΙΑ ΝΙΚΟΛΑΟΥ ΙΩ. ΧΑΤΖΗΠΑΤΈΡΑ ΣΤΗΝ ΠΡΩΤΗ ΣΥΣΚΕΨΗ ΤΟΥ ΣΥΝΔΕΣΜΟΥ

Παραθέτουμε, επίσης, στα επόμενα την κύρια ομιλία του Νικολάου

Ι. Χατζηπατέρα, με τίτλο «Η Εκκλησία και τα προβλήματα του Αποδήμου Ελληνισμού», που εκφωνήθηκε κατά την πρώτη Σύσκεψη του Συνδέσμου τον Μάϊο του 1979, επειδή, όπως αντιλαμβάνεται κανείς, ο Σύνδεσμος είχε ιδρυθεί ακριβώς για να ενισχύσει το επιτελούμενο από την Αρχιεπισκοπή θυατείρων και Μεγάλης Βρετανίας σοβαρότατο Εκπαιδευτικό και Κοινωνικό έργο, το οποίο επιδίωκε κι έλπιζε ακράδαντα να συμπληρώσει την καθαρά θρησκευτική της αποστολή στον Απόδημο Ελληνισμό:

«Εις την Μ. Βρετανίαν διαβιούν σήμερα, κατά τους μετριωτέρους υπολογισμούς, περίπου 150 χιλιάδες Έλληνες. Είναι, συνεπώς, εντελώς φυσικό όχι μόνο να μελετούμε την ιστορική πορεία που κατ' ανάγκην θα διαγράψει, αλλά προπάντων θα πρέπει, να έμβαθύνουμε στην ψυχοσύνθεσή του, ν' αναζητήσουμε όχι μόνο τις γενικές πολιτικοκοινωνικές του τάσεις, αλλά και τους ειδικούς τρόπους διαβιώσεως -είδη εργασίας, μορφώσεως, στεγάσεως κ.τ.λ. Πάντα ταύτα, βεβαίως, επιβάλλονται μεν προκειμένου να κάμουμε κανονική αναγνώριση «εδάφους», αποτελούν, όμως, θέμα που πρέπει να απασχολήσει τους Κοινωνιολόγους μας. Διά τους σκοπούς της παρούσης συντόμου εκθέσεως, θα περιορισθώ κατ' ανάγκην σ' ένα πολύ σοβαρόν μεν, αλλά και ταυτόχρονα πολύ ειδικό θέμα: Τα καθαρώς εθνικά προβλήματα του εδώ Αποδήμου Ελληνισμού. Άλλοι ομιλητές, και άξιοι και πεπειραμένοι, θα επιληφθούν άλλων παρεμφερών θεμάτων, ώστε εις το τέλος της παρούσης ιστορικής Διασκέψεως θα μπορέσουμε να έχουμε μια πιο συγκεκριμένη ιδέα και των προβλημάτων που θα πρέπει να μας απασχολήσουν εις το μέλλον, αλλά και των προτεινομένων λύσεων.

Με την ειλικρινή, συνεπώς, ελπίδα και πεποίθηση ότι η παρουσία εδώ τόσων αφιλοκερδών και αόκνων εργατών της Ελληνικής μας Παροικίας αποτελεί την μεγαλυτέραν εγγύηση για ευόδωση των απωτέρων επιδιώξεων του Συνδέσμου, όπως αυτοί εκτίθενται στους κανονισμούς του. Χαιρετίζω όλους υμάς και σας καλώ σε μια εθνική Σταυροφορία για να συναγείρουμε τον εδώ Ελληνισμό σε επιπρόσθετα έργα που να τιμούν και τους ιδίους και τον τόπον τους, αλλά ταυτόχρονα και ν' αποτελέσουν εθνικόν κεφάλαιον έμψυχο, ώστε η δεινώς χειμαζομένη Ελληνική Μεγαλόνησος Κύπρος, και μαζί μ' αυτή και ολόκληρος ο Ελληνισμός, να εορτάσουμε τον θρίαμβο του δικαίου, της Ηθικής και των ιερών αρχών της Ελευθερίας.

# Η Ελληνική Παροικία της Μ. Βρετανίας ατοτελείται από δύο διαφορετικά στοιχεία:

a) Την παρούσαν γενεάν με ρίζες καί εθνικήν ταυτότητα που ανήκουν εξ ολοκλήρου εις την Πατρίδα, και

β) Την νέαν γενεάν, όσοι δηλαδή εγεννήθησαν μακράν της Πατρίδος καί συνδέονται με αυτήν μέσω των γονεων των.

Η πρώτη κατηγορία υποδιαιρείται εις εκείνους οι οποίοι έχουν εγκατασταθεί εδώ προπολεμικώς και συνεπώς διετήρησαν τον εθνισμόν τους χωρίς καμμίαν εξωτερική βοήθεια, και εις εκείνους οι οποίοι έχουν μεταναστεύσει εδώ μεταπολεμικώς.

Η τελευταία υποδιαίρεση αποτελεί και τους πολυαριθμοτέρους, με το επιπρόσθετο χαρακτηριστικό ότι το μεγαλύτερο ποσοστό κατάγεται από την Ελληνική Μεγαλόνησον Κύπρο με εμφανή την συναισθηματική τους σύνδεση με την Γενέτειρά τους. Υπολογίζεται ότι ο αριθμός των εκ Κύπρου Μεγαναστών υπερβαίνει τας εκατόν χιλιάδες, η δε συμβολή τους στη διαμόρφωση της εδώ Ελληνικής Παροικίας είναι ουσιαστική και πολύ αποφασιστικής μορφής.

Η δευτέρα κατηγορία Ελλήνων Μεταναστών υποδιαιρείται α) Στά παιδιά της πρώτης ομάδας συμπατριωτών μας, όσα εγεννήθηκαν και ανδρώθηκαν με ελάχιστη εξωτερική βοήθεια, όταν δηλαδή η Εκκλησία και τα Ελληνικά σχολεία ήσαν ελάχιστα και δεν υπήρχε η σημερινή άνετη και ευκολοτάτη ταξιδιωτική διακίνηση που έχει εκμηδενίσει τις αποστάσεις κι έχει φέρει την Πατρίδα σε απόσταση ολίγων ωρών και σχετικά ελαχίστου κόστους.

Οι πρώτοι Μετανάστες εστερούντο όλων αυτών των

διευκολύνσεων, η δε επικοινωνία τους με την Πατρίδα ήταν πολύ σπανία. Αυτό, βέβαια, δεν σημαίνει ούτε ότι οι πρώτοι αυτοί Μετανάστες μας απώλεσαν την εθνική τους συνείδηση, ούτε ότι ολωνών τα παιδιά είναι μια χαμένη υπόθεση για τον Ελληνισμό. Αντιθέτως, αν έλειπαν οι πρώτοι εκείνοι Μετανάστες μας, των οποίων την καρδίαν εθέρμαινε το ιερόν όραμα της αγαπημένης Πατρίδας, τότε ούτε την βάση θα είχαμε εμείς αργότερα για να οργανωθούμε σε Κοινότητες, ούτε κι η οργάνωσή μας θα ελάμβανε την οίαν έλαβε μορφήν και κατεύθυνση. Ανεξαρτήτως, όμως, των παρατηρήσεων αυτών, μερικά παιδιά της πρώτης-πρώτης γενεάς εγεννήθηκαν από μικτούς γάμους, πολύ δε φοβούμαι πως αν δεν αναληφθή μια από μέρους μας συστηματική εκατρατεία περισώσεώς των για τον Ελληνισμό, τότε και οι ίδιοι θ΄ αγνοούν την καταγωγή τους, κι ο Ελληνισμός θ΄ απωλέση ένα πολύ σημαντικό κεφάλαιο και σε ανθρώπινο δυναμικό και σε υλικά ωφέλη.

Το δεύτερο σκέλος της Νέας Γενεάς αποτελούν τα παιδιά των Μεταναστών που ήρθαν εδώ σχετικά πρόσφατα και κατά χιλιάδας και των οποίων οι γονείς, στην μεγίστη τους πλειοψηφία, είναι και οι δυο τους Μετανάστες κι από το ίδιο πολλές φορές χωριό. Τα παιδιά αυτά αποτελούν προφανώς μέγιστον κεφάλαιο για τον Ελληνισμό, αλλά και χρήζουν ιδιαιτέρας μεταχειρίσεως από μέρους μας και γιατί ο αριθμός τους είναι τεράστιος, αλλά και γιατί ευκολώτερα διαμορφώνονται όπως το απαιτεί το εθνικό μας συμφέρον. Τα παιδιά αυτά και πολύ πιο εύκολα φοιτούν στα Ελληνικά μας Σχολεία, αλλά και καλύτερα καταλαβαίνουν την ψυχολογία των γονέων τους και των άλλων συμπατριωτών τους. Εξ άλλου, το σπίτι αποτελεί για τα παιδιά αυτά το καλύτερο περιβάλλον γιά διατήρηση μόνιμων δεσμών με τη γενέτειρα των γονέων τους, ώστε η Εκκλησία και το Ελληνικό Σχολείο ν' αποτελούν τον συντονιστή για μια μελλοντική αξιοποίηση της νέας αυτής γενεάς των Μεταναστών μας.

Το πρόβλημα, συνεπώς, που τίθεται ενώπιον ημών σήμερον είναι διττό:- Αφ' ενός μελέτης συστηματικής της ψυχοσυνθέσεως του εδώ Αποδήμου στοιχείου και, αφ' ετέρου, του καθορισμού των επιδιωκομένων στόχων μας. Εν άλλοις λόγοις, τον εδώ Απόδημον Ελληνισμόν (εάν το πάρωμεν ως δεδομένο ότι πρόκειται περί Ελληνισμού εις την κυριολεξίαν του όρου). Θα πρέπει εμείς συνειδητά να τον κατευθύνομεν προς την Ακρόπολη ως προς μίαν Νέαν Ιερουσαλήμ, αποτρέποντάς τον από του να γίνη ένας ισότιμος πολίτης της πολυεθνικής κοινωνίας της Μ. Βρετανίας, εις την οποίαν αδήριτος ιστορική ανάγκη τον έχει ρίξει; Ή, μήπως, θα πρέπει εμείς να δημιουργήσουμε τις κατάλληλες συνθήκες ώστε ο Ελληνισμός μας αυτός και να συντηρηθή αμόλευτος, αλλά και ισότιμον θέση ν' αποκτήση μεταξύ των άλλων εθνοτήτων της φιλοξενούσης χώρας ή, καλύτερα, της δευτέρας αυτής Πατρίδος μας;

Επί του σημείου αυτού δεν νομίζω να υπάρχη διαφωνία μεταξύ των παροικιακών μας παραγόντων:- Ο εδώ Ελληνισμός δεν οργανούται σε «Κράτος εν Κράτει», αλλά σαν υγιές και ισχυρότατον στοιχείο μιας πολυεθνικής Κοινωνίας, με στενότατους, όμως, δεσμούς με τον Ελληνικόν κορμό, στον οποίο ανήκει φυλετικά και στον οποίο δύναται, κι επιβάλλεται, να δώση τους ανεκτίμητους χυμούς της γνώσης και της πείρας του. Το παράδειγμα του Ελληνοαμερικανικού στοιχείου αρκεί, πιστεύω, για να μας δείξη την σωστή πορεία που θα πρέπει ν' ακολουθήσωμε στον προγραμματισμό των δραστηριοτήτων μας. Επιβάλλεται, συνεπως, σ' εμάς όχι μόνο θεωρητικά να προτρέπουμε τους γονείς να κρατήσουν τα τέκνα των και Έλληνας την εθνική ταυτότητα και αρίστους πολίτας της νέας των αυτής Πατρίδος, αλλά αποτελεί ύψιστον δι' ημάς καθήκον τας συμβουλάς μας αυτάς να τας υλοποιήσουμε σε έργα κοινωφελή και σε μέσα ουσιαστικής Κοινοτικής αλληλεγγύης, σε πραγματικά φυτώρια καλών κ΄ αγαθών τέκνων του Αποδήμου Ελληνισμού.

Διά την υλοποίησιν, όμως, τοιούτων μακροπνόων και υψηλών προγραμμάτων χρειάζεται όπως συγκλίνουν πολλοί και σοβαρότατοι παράγοντες, τόσον θεωρητικής υποδομής, ως εκείνοι που

προαναφέραμεν. όσον και πρακτικής χρησιμότητος. δυναμικού προσωπικού, υλικής αντοχής, ηγετικών προσόντων. και προ πάντων επισήμου συμμετοχής εις τας προσπαθείας αυτάς ημών. των ως επί το πλείστον ερασιτεχνών, τόσον της εδώ Ορθοδόξου Ελληνικής Εκκλησίας, όσον και των μητρικών μας Κυβερνήσεων Ελλάδος και Κύπρου, των οποίων η πείρα, η ειλικρινής μέριμνα διά τα Απόδημα τέκνα των αλλά και ένα ουχί εύκαταφρόνητον εθνικό συμφέρον, τις καθιστά ισχυροτάτους παράγοντας σε οιανδήποτε σοβαράν προσπάθειαν αξιοποιήσεως του τεραστίου εθνικο-κοινωνικο-υλικού δυναμικού της εδώ Παροικίας μας.

Και είναι, βέβαια, περιττόν να υπερτονίσω την ανεκτιμήτου αξίας συμβολήν της εδώ Αρχιεπισκοπής Θυατείρων, η οποία, υπό την πεφωτισμένην και ρηξικέλευθον ηγεσίαν του Προκαθημένου Αυτής Σεβασμιωτάτου Αρχιεπισκόπου κ.κ. Αθηναγόρα, όχι μόνον έθεσε τις βάσεις για την οργάνωση του εδώ Ελληνισμού, αλλ' αποτελεί, επίσης, παράδειγμα προς μίμηση για άλλων χωρών παροικιακές οργανώσεις. Η Εκκλησία μας εδώ προσέφερε πάμπολλα εις ημάς τα Απόδημα πνευματικά της τέκνα. Μας εδημιούργησε Ναούς καῖ Σχολεία, μας οργάνωσε σε κοινοτικά συμβούλία και σε Σχολικές εφορείες, ίδρυσε Χριστιανικές οργανώσεις Νέων, οίκους Ευγηρείας, ταμεία ανακουφίσεως πασχόντων και απόρων συμπατριωτών μας, απέκτησεν ιδιόκτητον Αρχιεπισκοπικόν Μέγαρον και ενεθάρρυνε την δημιουργίαν ιδιοκτήτων κοινοτικών Κέντρων πλησίον των διαφόρων Ναών μας και, εν γένει, επεδίωξε την κατά το δυνατόν αποκέντρωσιν των κοινοτικών δραστηριοτήτων ώστε τα κατά τόπους κοινοτικά Συμβούλια όχι μόνο να έχουν ιδίαν πρωτοβουλίαν, αλλά και να αναλαμβάνουν τεραστίας πολλάκις οικονομικάς ευθύνας και ως άτομα καί συλλογικά, ακριβώς διότι η Αρχιεπισκοπή τους επέτρεψε ελευθερίαν δράσεως καί πρωτοδουλίαν δραστηριοποιήσεως των μελών της. Βεβαίως τά κοινοτικά Συμβούλια συνεβουλεύοντο εις κάθε ενέργειάν των τους ιερείς των και τον Σεβασμιώτατον, οι αποφάσεις, όμως, υπήρξαν εξ ολοκλήρου δικές τους, αποτέλεσμα αγαστής συνεργασίας, υπεύθυνης πρωτοβουλίας και ειλικρινούς ενδιαφέροντος διά τον εδώ Ελληνισμόν από μέρους όλων μας, κληρικών και λαϊκών.

Τα έργα της Εκκλησίας μας εδώ είναι πολλά και ο χρόνος διά να τ' απαριθμήσουμε περιορισμένος. Αρκεί, όμως, ν' αναφέρουμε ότι η Αγία Σοφία γιορτάζει εφέτος τα εκατοντάχρονά της, οι Άγιοι Πάντες, ο Απόστολος Ανδρέας, ο Άγιος Νικόλαος, η Παναγία του Νοτίου Λονδίνου και εκείνη του Wood Green, ο Άγιος Νεκτάριος, ο Άγιος Δημήτριος και ο Άγιος Γεώργιος Kingston και τόσες άλλες Κοινότητες τόσο του Λονδίνου, όσο και άλλες στις άλλες πόλεις της Μ. Βρετανίας, έχουν να επιδείξουν θαυμασίαν δραστηριότητα όχι μόνο στον καθαρώς θρησκευτικόν τομέα, αλλά και στην εκπαίδευση και στην άλλη κοινωνική και εθνική δραστηριότητα, όπως αρμόζει σε παροικιακές εθνικοθρησκευτικές οργανώσεις.

Αξιοθαύμαστον, πράγματι, και επιβλητικόν το δημιούργημα αυτό της Εκκλησίας μας. Είναι, όμως, αρκετό όχι μόνο για την παρούσα γενεάν, αλλά και για τις γενεές του Μελλοντος; Δεν υπάρχει, δηλαδή, άλλο έδαφος καλλιεργήσιμο κι άλλοι καρποί προς συγκομιδή: Ασφαλώς υπάρχει, και πολύ, μάλιστα! Η Αρχιεπισκοπή εδημιούργησε τόσας και τόσας Κοινότητας σε κάθε γωνία του Λονδίνου και σε κάθε πόλη της Μ. Βρετανίας κι εμάζεψε γύρω από την Αγίαν Τράπεζαν τους πιστούς εκάστης περιοχής. Σε κάθε Κοινότητα παρεχωρήθη, και πολύ ορθά, ένα είδος διοικητικής αυτονομίας, και εφαρμόστηκε πλήρως και πολύ αποτελεσματικά το αποκεντρωτικό σύστημα. Το σύστημα, όμως, αυτό, παρ' όλα τα ευεργετικά του οφέλη δι' εκάστην επί μέρους Κοινότητα, παρουσιάζει το τεράστιο μειονέκτημα της ελλείψεως συλλογικής ευθύνης και συλλογικής δραστηριοποιήσεως σε θέματα γενικωτέρου ενδιαφέροντος, τα οποία, ως εκ της φύσεώς των, ξεφεύγουν της αυστηρώς νοουμένης δικαιοδοσίας της Εκκλησίας.

Πιστεύομε πως το λαϊκό στοιχείο των Κοινοτήτων μας πρέπει να

επωμισθή περισσότερες ευθύνες στην οργάνωση και στην κινητοποίηση όλων των δυνάμεων που διαθέτει ο εδώ Ελληνισμός. Τούτο θα επιτευχθή πολύ ευκολώτερα και αποδοτικότερα σήμερα με την δημιουργίαν, με την ευλογίαν της Εκκλησίας και σε στενώτερη επαφή με τον ιερό μας κλήρο, της Κεντρικής αυτής Οργανωτικής Επιτροπής με Εκτελεστική δύναμη, στην οποία ν' ανήκουν όλες οι Κοινότητές μας. Η Επιτροπή αυτή θ' αποτελεί είδος Κεντρικής Τραπέζης Αναπτύξεως, όπου θα καταθέτουν όλες οι Κοινότητες τον πλούτο της πείρας, της δραστηριότητος, του προγραμματισμού, κι από την οποία θα δανειζόμεθα όλοι, στις ώρες της ανάγκης, όταν μια εισήγηση, μια συμβουλή θα μας απαλλάξη από κόπους κι ολισθήματα, όσο δυνατοί και αν είμαστε σήμερα κι όσο κι αν δεν καταδεχόμαστε να συνεργασθούμε, μεγάλοι εμείς, με μικρές σήμερα και φαινομενικά ασήμαντες Κοινότητες.

Το έργο, όμως, της Κεντρικής αυτής Αρχής, του Συνδέσμου, όπως τον ονομάζουμε, δεν μπορεί, ασφαλώς, να σταματά εδώ, στην απλή αμοιβαιότητα στις σχέσεις μετά των διαφόρων Κοινοτήτων μας. Αντιθέτως χρειάζεται ο Σύνδεσμος ισχυράν δύναμιν για να δύναται να προγραμματίζει μεγαλόπνοα σχέδια πραγματοποιήσιμα και άξια του δυναμικού που διαθέτει, σε λανθάνουσαν, ως επί το πλείστον, κατάστασιν, η Παροικία μας, Και την δύναμή του, βέβαια, ο Σύνδεσμος θα την αρύεται από τα Μέλη του. Το πώς, όμως, και με ποίαν αποτελεσματικότητα θα την χρησιμοποιή, θα εξαρτηθή, ασφαλώς, από δύο παράγοντες: Τις συνθήκες, μέσα στις οποίες θα κινηθή, και τα πρόσωπα που θα επωμισθούν το βάρος εφαρμογής του οιουδήποτε προγράμματος του Συνδέσμου.

Και όσο μεν αφορά τους σκοπούς του Συνδέσμου, ούτοι εκτίθενται εις τους κανονισμούς που η προσωρινή Οργανωτική Επιτροπή έχει εκπονήσει κατόπιν πολλών συνεδριάσεων και ενδελεχούς μελέτης. Θα ήθελα, όμως, συνοπτικώς ν' αναφερθώ εις την προσφοράν του καλώς οργανωμένου Συνδέσμου προς τας Κοινότητας, εις τα οφέλη, δηλαδή, που θ' αποκομίση ο εδώ Παροικιακός Ελληνισμός από μίαν ισχυράν και καλώς οργανωμένην Κεντρικήν Αρχήν, ως αύτη φιλοδοξεί να καταστή ο ημέτερος Σύνδεσμος,

Εκτός από την ανωτέρω εκτεθείσαν ανταλλαγή πάσης φύσεως βοηθείας μεταξύ των διαφόρων Κοινοτήτων, ο Σύνδεσμος αποσκοπεί εις την ενθάρρυνσιν και ενίσχυσιν των κατά τόπους κοινοτικών Συμβουλίων διά την ίδρυσιν παροικιακών κέντρων, σχολείων, εντευκτηρίων, καλλιτεχνικών συγκροτημάτων, την πιθανήν χρησιμοποίηση των Αγγλικών Αρχών προς όφελος των Κοινοτήτων μας και, γενικά, να θέτη εις την υπηρεσίαν των κατά τόπους Συμβουλίων ολόκληρον τον συλλογικό δυναμισμό που με την συνεργασία όλων μας θ' αποκτήση ο Σύνδεσμος. Η ίδρυση μονίμου καί πλήρους Γυμνασίου, η δημιουργία μεγάλου Παροικιακού Κέντρου με Βιβλιοθήκη, οίκον Φοιτητού και Εντευκτήρια, η οργάνωση καταλλήλου διαφωτίσεως, η Προετοιμασία και αρτία Παρουσίαση των Εθνικών μας Εορτών και άλλων Μορφωτικών εκδηλώσεων, η επανεκτίμηση του μέχρι τούδε Εκπαιδευτικού μας έργου με στενή συνεργασία μας με το Κ.Ε.Σ, η οργάνωση των διδασκάλων μας και άλλα παρεμφερή εκπαιδευτικά προβλήματα αποτελούν τον κορμό του όλου προγράμματος του Συνδέσμου. Περί τούτων, όμως, υπάρχουν άλλων ομιλητών ειδικές εκθέσεις και εισηγήσεις.

Ο ημέτερος Σύνδεσμος, βεβαίως, δεν θα εργάζεται εις το κενό, ούτε και δύναται να παραγνωρίση υπαρχούσας καταστάσεις.

Θα επιδιώξουμε, συνειδητά και υπεύθυνα, συνεργασία και αλληλοβοήθεια με όλους. Θα δανεισθούμε και θα δανείσουμε πείραν και γνώσεις, ενθυμούμενοι το του Μακρυγιάννη: «ότι τούτη την πατρίδα την έχομεν όλοι μαζί, και σοφοί κι αμαθείς, και πλούσιοι και φτωχοί, και πολιτικοί και στρατιωτικοί, και οι πλέον μικρότεροι άνθρωποι. Όσοι αγωνιστήκαμε, αναλόγως ο καθείς, έχομε νά ζήσομεν έδώ. Το λοιπόν, δουλέψαμεν όλοι μαζί, να τη φυλάμε κι όλοι μαζί, και να μη λέγει ούτε ο δυνατός 'εγώ', ούτε ο αδύνατος. Ξέρετε πότε να λέγει ο καθείς 'εγώ'; Όταν αγωνιστεί μόνος του και φκιάσει ή

χαλάσει, να λέγει 'εγώ' - όταν όμως αγωνίζονται πολλοί και φτιάνουν, τότε να λέμε "εμείς". Είμαστε στο 'εμείς' κι όχι στο 'εγώ'. Και στο εξής να μάθομε γνώση, αν θέλομε νά φκιάσομε χωριό να ζήσομε όλοι μαζί.»

Αυτά ο αγνός κι απαράμιλλος Μακρυγιάννης. Σε καιρούς, όμως, όπως ο δικός μας, όπου ο αγώνας, το αθώο αίμα, ο αβάσταχτος πόνος και η αγωνία των Ελλήνων για τη μαρτυρική Κύπρο, σε στιγμές όπου κοιτάζουμε και συλλογιζόμαστε και προσπαθούμε να διακρίνουμε το πεπρωμένον του Ελληνισμού όπου γης, οι προφητικοί λόγοι του μεγάλου αυτού πατριώτη κι αγωνιστή ας μας νουθετούν κι ας μας ποδηγετούν εις το επίμοχθον έργο που αγαλάβαμε.

Ήδη έχω αναφερθή στις ειδικές σχέσεις που ο Σύνδεσμος έχει με την Ιεράν Αρχιεπισκοπήν Θυατείρων, σχέσεις που επιβάλλονται και από λόγους αρχής και από λόγους ουσίας. Ο Σύνδεσμος δεν ιδρύεται με σκοπό να υποκαταστήσει το ανεκτίμητον έργο της Αρχιεπισκοπής, αλλά να το αξιοποιήση, να το ενδυναμώση, να το καταστήση προσιτόν εις όλους, «πιστούς και απίστους, ημετέρους και μη».

Ενώ, όμως, οι σχέσεις μας με την Αρχιεπισκοπήν είναι αυτόνομες σαν σχέσεις Μητρός προς τέκνα και αντιστρόφως, οι σχέσεις μας με τας επισήμους Κυβερνήσεις της Ελλάδος και της Κύπρου θα καθορίζονται από ένα και μόνον Εθνικό καθήκον: Όταν πρόκειται για βασικές αρχές του Ελληνοχριστιανικού μας Πολιτισμού και για την εδαφικήν ακεραιότητα της Πατρίδος μας, τότε πάσα άλλη συζήτηση καταντά περιττή και άγονη, κι ο νους κι η καρδιά κι ολόκληρο το είναι μας θα πρέπει να δοθούν ολόψυχα στην προάσπιση και στην σωτηρία τους. Διαφορετικά, τι να κάνουμε μια καλώς οργανωμένην Παροικίαν, όταν τα παιδιά μας κι εμείς θα θρηνούμε χαμένες για πάντα πατρίδες;

Εκτός, όμως, από το ιδικόν μας χρέος προς την Πατρίδα μας, γεννάται το ερώτημα:- Ποιά στάση θα τηρήσουν οι δυό Κυβερνήσεις μας έναντι ημών των Αποδήμων παιδιών τους: Θά μας αναμίξουν εις τας πολιτικάς των έριδας ή, απλώς, θα μας παράσχουν ηθικήν ή υλικήν βοήθειαν όταν και όπως τους ζητηθή; Ο Σύνδεσμος είναι, βεβαίως, αποφασισμένος να κρατηθή μακράν πάσης πολιτικής αναμείξεως εις την Ελλάδα ή την Κύπρο, αναμένει, όμως, από τας δύο Κυβερνήσεις των να θεωρήσουν τον Απόδημον Ελληνισμόν σαν Εθνικόν Κεφάλαιον που δεν πρέπει ούτε να παραγνωρισθή, αλλ' ούτε και να γίνη έδαφος εκμεταλλεύσεως για κομματικούς και μόνο λόγους. Η παροχή προς την Παροικία μας διδασκάλων, η πιθανή μελλοντική αναγνώρισις των ετών υπηρεσίας του εδώ Κλήρου και των εδώ εγκατεστημένων διδασκάλων μας, η παροχή υποτροφιών για σπουδές στα Ανώτατα Εκπαιδευτήρια στην Ελλάδα και Κύπρον, πάντα ταύτα εφ' όσον γίνονται με μοναδικόν γνώμονα το γενικώτερο συμφέρον του Αποδήμου Ελληνισμού, αποτελούν θετικήν προσφοράν των μητρικών μας Κυβερνήσεων, διά την οποίαν η Παροικία εκφράζει εκ των προτέρων την ειλικρινή της ευγνωμοσύνη.

Όσον αφορά τώρα τας σχέσεις του Συνδέσμου προς τας άλλας Παροικιακάς Οργανώσεις, όσαι ευρίσκοντο εκτός των κόλπων της Εκκλησίας, ήδη ελέχθησαν αρκετά. Θά προσθέσουμε, όμως, ότι δεχόμεθα ως γεγονός αναπόφευκτον το ότι σε μια δημοκρατικά κυβερνώμενη χώρα θα υπάρχουν, και πρέπει να υπάρχουν, και άλλοι οργανισμοί. Προκειμένου, όμως, για την ιδική μας Παροικία, τους Έλληνες της Αλλοδαπής, κάθε δίαφορά εξαφανίζεται μπροστά σε ζητήματα πατριωτικής εξάραεως, Εθνικής Συνειδήσεως και Χριστιανικής Πίστεως. Και τούτο γιατί κοινά είναι τα βάθη του Εθνικοθρησκευτικού μας ωκεανού, αυτού του γαλανού θαύματος που μας ζωογονεί σε στιγμές Εθνικής συμφοράς και μας λικνίζει σε ώρες γαλήνης και ηνευματικής κυοφορίας.

Από αυτά τα ανεξίτηλα βάθη της Εθνικής μας ταυτότητος ας αφήσουμε να ξεκινούν τα κύματα, γιατί σημαίνουν κίνηση και ζωή, κι ας έρχονται σ' οποιαδήποτε κατεύθυνση, για να συντρίβονται και να ξεθυμαίνουν στον αμετακίνητο βράχο της σκληράς κι αδήριτης πραγματικότητος της ξενιτειάς, στην οποία ζούμε. Αρκεί ο ωκεανός

να υπάρχη. Αρκεί ο Ελληνισμός μας να μη χαθή. Αρκεί όλοι να συνειδητοποιήσουμε πως εδώ στην ξενητειά εκείνο που έχει σημασία είναι να διατηρήσουμε την Εθνική μας οντότητα και τα Ελληνοχριστιανικά μας ιδεώδη. Με αυτή, λοιπόν, την βαθείαν πίστη στα Ελληνοχριστιανικά μας ιδανικά, με αγάπη και κατανόηση, με θάρρος κι εμπιστοσύνη στον αείζωο δυναμισμό της Φυλής μας, με συνεργασία και πνεύμα καλής θελήσεως προς όλους, ας θέσωμεν σήμερον τον θεμέλιον λίθον του Συνδέσμου και ο Θεός Βοηθός».

# Η ΔΕΚΑΕΤΗΡΙΣ ΤΟΥ ΣΥΝΔΕΣΜΟΥ ΕΛΛΗΝΟΡΘΟΔΟΞΩΝ ΚΟΙΝΟΤΗΤΩΝ

Στην ως συνήθως μεστή νοημάτων και γλαφυρότητος ομιλία του, κατά τη Συνεστίαση που οργανώθηκε, την Κυριακή, 6 Νοεμβρίου 1988, στους χώρους της Κοινότητος Αγίου Νεκταρίου, στο Δυτικό Λονδίνο, με την ευκαιρία της συμπλήρωσης δέκα χρόνων ζωής και δραστηριότητος του Συνδέσμου Ελληνορθοδόξων Κοινοτήτων Μεγάλης Βρετανίας, παρόντος, μεταξύ άλλων, και του Αρχιεπισκόπου Θυατείρων Γρηγορίου, ο Πρόεδρος του Συνδέσμου Νικόλαος Χατζηπατέρας τόνισε τα ακόλουθα:

«Πρώτα απ' όλα ήθελα να αναφερθώ στη σημερινή μεγάλην εορτή του Αγίου Νεκταρίου, του οποίου η θαυματουργή φήμη ξεπέρασε τας ακτάς της Αιγίνης και τιμάται σήμερον όχι μόνον στο Πανελλήνιο, αλλά πήρε κι εδώ στη Μεγάλη Βρετανία Παμπαροικιακό χαρακτήρα, όπως μαρτυρεί η σημερινή κοσμοσυρροή.

Συγχαίρω, λοιπόν, εγκάρδια τους ιδρυτάς και πρωτεργάτας της Κοινότητος, με επικεφαλής τον Χρήστο και Κούλα Κατσικίδη, για το δημιούργημα αυτό, που αποτελεί ένα ακόμη διαμάντι χριστιανικής ευσέβειας και εθνικής προσφοράς και στολίδι στον Σταυρό Θυατείρων.

Σήμερα εορτάζομεν, επίσης, την δεκαετηρίδα της ιδρύσεως του Συνδέσμου Ελληνορθοδόξων Κοινοτήτων Μεγάλης Βρετανίας και την εορτάζομεν στον Άγιο Νεκτάριο, γιατί εδώ έλαβε χώραν η Πρώτη μας συνάντησις το 1978.

Εκ μέρους του Συνδέσμου ευχαριστώ τον κ. Κατσικίδη και την Κοινότητα διά τας διευκολύνσεις γραφείου που μας παρέχει καθ' όλην την δεκαετίαν εκτός από μιαν μικρήν περίοδο ότε παρείχε τας διευκολύνσεις αυτάς η Κοινότης των Αγίων Αναργύρων, της οποίας τον Πρόεδρον κ. Ανδρέαν Αυγουστή και δι' αυτού τα μέλη της Κοινότητος Αγίων Αναργύρων, επίσης ευχαριστώ επί τη ευκαιρία αυτή

Ευχαριστώ, επίσης, και τον Προϊστάμενον του Ναού Αγίου Νεκταρίου, οικονόμον Ανδρέαν Πίτταν, διά την πρόθυμον εξυπηρέτησιν που μας προσφέρει εφ' όσον δεν διαθέτομεν έμμισθον γραμματέα.

Ιδιαιτέρως ευχαριστώ διά την σημερινήν φιλοξενίαν όλους όσοι εφρόντισαν διά τας διευθετήσεις για το γεύμα.

Και τώρα παρακαλώ να μου επιτραπεί να κάνω τρεις μικράς αναφοράς γύρω από την ίδρυσιν του Συνδέσμου.

Τον Νοέβριον του 1978, ως Πρόεδρος της Κοινότητας Τιμίου Σταυρού και Αρχαγγέλου Μιχαήλ, έλαβα επιστολήν από τον κ. Κατσικίδην, διά της οποίας με προσκαλούσε να παρευρεθώ εις την σύσκεψιν μετά άλλων Προέδρων «διά να μελετηθή τρόπος συντονισμού των ενεργειών των διαφόρων Εκκλησιαστικών Κοινοτικών Επιτροπών».

Είναι γεγονός ότι τότε, εκτός από τας κατά καιρούς συναντήσεις μας εις διαφόρους Συνάξεις και Συνέδρια που διοργάνωνε η Ιερά Αρχιεπισκοπή, δεν είχα την ευχάριστη εμπειρία της προσωπικής γνωριμίας και συναδελφικής φιλίας με πολλούς από τους Προέδρους των Κοινοτήτων. Νομίζω πως κάτι παρόμοιο συνέβαινε, ως προς τις αμφίδρομες σχέσεις, μεταξύ και των άλλων Προέδρων Κοινοτήτων. Διότι, παρά το γεγονός ότι οι στόχοι και οι προσανατολισμοί μας ήταν ταυτόσημοι, η κοινή μας αυτή έπαλξις υπήρξεν πάντοτε πολύπλευρος και η πορεία μας συνεχής, ώστε

συναντιούμαστε μόνο κατά καιρούς, εκεί που τ' αχνάρια μας βιαστικά διασταυρώνονταν.

Μπορώ, λοιπόν, να πω με βεβαιότητα ότι, ένα από τα ευχάριστα και χρήσιμα αποτελέσματα που έφερε η ύπαρξις του Συνδέσμου, είναι και η δημιουργία των προϋποθέσεων εκείνων που εβοήθησαν εις το να αναπτυχθούν στενότεροι φιλικοί δεσμοί, που είναι ένας απαραίτητος παράγων διά την επιτυχίαν όσων σκοπεύουν κοινάς επιδιώξεις.

Διά τα θέματα εκείνα των Κοινοτήτων, τα οποία ευρίσκονται στα πλαίσια της απολύτου πνευματικής υπευθυνότητας της Ιεράς Αρχιεπισκοπής Θυατείρων, είχαμε ως οδηγόν το γράμμα και το πνεύμα των σκοπών μας ως διετυπώθησαν κατά την ιδρυτικής μας Διάσκεψιν. Πέραν, όμως, από αυτό, αισθανόμεθα και την ύπαρξιν κάποιων αγράφων κανόνων που καθορίζουν τα σχέσεις της Εκκλησίας με τους λαϊκούς της Άρχοντες, οι οποίοι επιβαρύνονται με την τιμητικήν αυτήν υπεθυνότητα -το νοικοκυριό, δηλαδή, των Κοινοτήτων. Με τα κριτήρια αυτά και με πίστη στο προβάδισμα του πνευματικού καθοδηγητικού ρόλου του κλήρου, εφροντίσαμε να δραστηριοποιούμεθα όσον έπρεπε και εκεί που εχρειάζετο. Είναι αυτό το ιδιόρρυθμο πλαίσιο συνεργασίας κλήρου και λαού που έφερε τα λαμπρά αποτελέσματα που παρουσιάζουν οι Κοινότητες,

Τα πολλαπλά μας εθνικά προβλήματα και εκείνα ακόμα που άμεσα και αποκλειστικά αφορούν τους Αποδήμους, έχουν υποβαθμιστεί εν σχέσει με το καυτό πρόβλημα της Κύπρου. Γιατί γνωρίζομεν πως μόνο με την σωτηρία της Μεγαλονήσου ο Ελληνισμός θα μπορέσει να ατενίσει με βεβαιότητα, με εντιμότητα και με εθνική υπερηφάνεια το μέλλον.

Είναι αποδεκτόν, δυστυχώς, ότι τα αποτελέσματα των διαφόρων προσπαθειών, διά συγχρονισμόν και αξιοποίπσιν της δυνητικής προσφοράς των Αποδήμων διά τον σκοπόν αυτόν υπήρξαν απογοπτευτικά.

Τον Σύνδεσμόν μας απησχόλησε το θέμα των συγκαλουμένων εις Κύπρον Παγκοσμίων Συνεδρίων Αποδήμων Κυπρίων, όχι, βέβαια, διά να εκτοπίσωμεν κανένα ή να υποτιμήσωμεν το έργον εκείνων που συμμετέχουν, αλλά διότι αισθανόμεθα πως το Βήμα αυτό των Αποδήμων μπορούσε και έπρεπε οπωσδήποτε να ήτο ενοποιόν στοιχείον των προσπαθειών όλων μας.

Δυστυχώς δεν υπήρξε ουσιαστική μελέτη και εποικοδομητική αντιμετώπισις του θέματος.

Ο Σύνδεσμος έχει επεξηγήσει εις τας υπευθύνους αρχάς της Κυπριακής Κυβερνήσεως, διά μακράς αλληλογραφίας, διατί επιθυμεί να διατηρήσει την αυτοτέλειάν του και ότι αυτό δεν θα έπρεπε να είναι κώλυμα διά την ξεχωριστήν συμμετοχήν του Συνδέσμου εις τα Συνέδρια. Ελπίζομεν, λοιπόν, να ίδωμεν, τελικά, διαφοροποίησιν της θέσεως του Τμήματος Αποδήμων επί τούτου.

Εν κατακλείδι, θα ήθελα να αναφερθώ εις το ευχάριστον γεγονός της αναδείξεως του Σεβασμιωτάτου Αρχιεπισκόπου Γρηγορίου εις τον θρόνον Θυατείρων.

Έτσι οι Κοινότητες της Ιεράς Αρχτεπισκοπής εισέρχονται εις μίαν νέαν περίοδον, με ανανεωμένην την πνευματικήν και εθνικήν ηγεσίαν.

Διά τον Σύνδεσμον υπάρχει και η ευχάριστος ανάμνησις της περιόδου ότε ο Σεβασμιώτατος, ως Επίσκοπος Τροπαίου και Πρωτοσύγκελλος της Ιεράς Αρχιεπισκοπής, εβοήθησε τα μέγιστα ώστε ο αείμνηστος Αρχιεπίσκοπος Αθηναγόρας Κοκκινάκης τελικά να καταλήξει στην απόφασιν να ευλογήσει την ίδρυσιν του Συνδέσμου.

Η εκλογή του Σεβασμιωτάτου εχαιρετίσθη ενθουσιωδώς από όλην την Παροικίαν και, επομένως, δυνάμεθα να είπωμεν ότι η νέα αυτή περίοδος είναι ελπιδοφόρος και, ως Σύνδεσμος, την ατενίζομεν μετά βεβαιότητος και ενθουσιασμού. Αι Κοινότητες της Ιεράς Αρχιεπισκοπής αποτελούν ένα φυσικόν ενοποιόν παράγοντα διά την πορείαν της Ομογενείας. Ο Σύνδεσμος, όστις εκπροσωπεί οργανωτικά το λαϊκόν πλήρωμα του οικοδομήματος αυτού, θα κάμει ό,τι είναι δυνατόν διά να φανεί ωφέλιμος».

# ΕΠΑΦΕΣ ΤΟΥ ΣΕΒΑΣΜΙΩΤΑΤΟΥ ΑΡΧΙΕΠΙΣΚΟΠΟΥ κ. ΓΡΗΓΟΡΙΟΥ

# Νοέμβριος 2009

- 1. Τέλεσε Αρχιερατικό Συλλείτουργο στον Καθεδρικό Ναό της Αγίας Σοφίας Λονδίνου μετά του παρεπιδημούντος στο Λονδίνο Σεβασμιωτάτου Μητροπολίτου Αυστρίας Μιχαήλ, και των Θεοφιλεστάτων Βοηθών Επισκόπων Κυανέων Χρυσοστόμου και Τροπαίου Αθανασίου, επί τη ευκαιρία συμπλήρωσης πεντηκονταετούς Ιερατικής και Αρχιερατικής Διακονίας του στην Αρχιεπισκοπή Θυατείρων. Στην συνέχεια, και παρουσία του Υφυπουργού Εξωτερικών της Ελλάδος, εψάλη Δοξολογία για την Εθνική Επέτειο της 28ης Οκτωβρίου 1940. Ακολούθως, παρέθεσε Γεύμα πρός επίλεκτους προσκεκλημένους του στο Ελληνικό Εστιατόριο "Αφροδίτη".
- 2. Τον επισκέφθηκε η Μαρία Γιαννή. Το βράδυ παρέστη σε εκδήλωση στο "Ελληνικό Κέντρο" Λονδίνου, που οργάνωσε ο Γιάννης Μ. Μούσκος με θέμα "Ανάσα για Ζωή" για τα παιδιά της Κύπρου με αναηνευστικά προβλήματα.
- 3. Το πρωί τέλεσε την Νεκρώσιμο Ακολουθία για τον Σταύρο Χαραλάμπους στον Ιερό Καθεδρικό Ναό Αγίων Αντωνίου και Ιωάννου Βαπτιστή, Holloway. Το βράδυ τον επισκέφθηκαν διαδοχικά ο Ανδρέας Φουλής, και η Χρυσάνθη και Μαριάννα Λεμού.
- 4. Τον επισκέφθηκε ο εκ Κύπρου Αρχιμανδρίτης Τύχων Ανδρέου.
- 5. Τον επισκέφθηκε ο Πρωτοπρεσβύτερος Βασίλειος Κουτσόγιαννης, στον οποίο παρέθεσε Γεύμα. Το βράδυ παρακολούθησε ομιλία της Φωτεινής Παπαδοπούλου στο Ελληνικό Κέντρο Λονδίνου σχετικά με το "Μουσείο Λεβέντη" στην Λευκωσία.
- 6. Τον επισκέφθηκε ο Επίσκοπος Αλικαρνασσού Εμμανουήλ, συνοδευόμενος από το ζεύγος Παναγιώτη και Diana Γεωργίου, με τους οποίους και παρεκάθισε σε Γεύμα. Το βράδυ παρακολούθησε διάλεξη στο Ελληνικό Κέντρο Λονδίνου από τον Καθηγητή Νίκανδρο Μπούρα σχετικά με τον Όρκο του Ιπποκράτη.
- 7. Τέλεσε την βάπτιση του Μιχαήλ, τέκνου του ζεύγους Κωνσταντίνου και Χριστίνας Λογοθέτη, στο Παρεκκλήσιο της Αρχιεπισκοπής, και στην συνέχεια παρεκάθισε σε Γεύμα στο ξενοδοχείου Claridges του Λονδίνου που παρέθεσαν οι γονείς του Νεοφώτιστου.
- 8. Το πρωί παρέστη στην καθιερωμένη τελετή "Ημέρα Μνήμης" στο Κενοτάφιο του Λονδίνου, τη παρουσία της Βασίλισσας Ελισάβετ, και στην συνέχεια παρεκάθισε σε Γεύμα που παρέθεσε στην οικία του ο Αγγλικανός Επίσκοπος του Λονδίνου.
- Το βράδυ παρέθεσε αποχαιρετιστήριο Δείπνο στην Αρχιεπισκοπή προς τιμή του αποχωρούντος από την Αγγλία Έλληνα Πρέσβυ, Βασιλείου-Αχιλλέα Πισπινή.
- Το βράδυ παρεκάθισε σε Δείπνο στο ξενοδοχείο Radisson Portman, που παρέθεσε η Παγκόσμια Οργάνωση Εφοπλιστών.
- 11. Το βράδυ παρεκάθισε σε Δείπνο που παρέθεσε ο Nachmi Shakir Auchi στο ξενοδοχείο Mayfair, προς τιμή του Αρχηγού του Κόμματος των Φιλελευθέρων Nicholas Clegg.
- 12. Τον επισκέφθηκαν διαδοχικά ο Πρωτοπρεσβύτερος Αναστάσιος Σαλαπάτας (συνοδευόμενος από τον γιό του Δημήτρη), ο Γιάννης Μ. Μούσκος, και η Μαρίνα Καλογήρου (με την οποία παρεκάθισε σε Γεύμα). Το βράδυ παρακολούθησε διάλεξη του Τάκη Αράπογλου στο London School of Economics
- 13. Τον επισκέφθηκαν διαδοχικά ο Χριστόφορος Ρένος και ο π.

- Vitaly Seradinas
- 14. Τον επισκέφθηκαν η Χρυσάνθη, και Μαριάννα Λεμού και η Αναστασία Πρωτόπαπα. Το βράδυ παρεκάθισε σε Δείπνο που οργάνωσε η Βοηθητική Αδελφότητα Κυριών του Καθεδρικού Ναού Απ. Ανδρέα Λονδίνου, στο ξενοδοχείο Russell.
- 15. Τέλεσε την Θεία Λειτουργία στον Ιερό Ναό Αγίων Λαζάρου και Απ. Ανδρέα, Forest Gate Ανατολικού Λονδίνου, όπου και παρεκάθισε σε Γεύμα.
- 16/17. Επισκέφθηκε την οικογένεια Serif Habib στο Stockport.
- 18. Το βράδυ παρέστη σε Δεξίωση στο Δημαρχείο του Λονδίνου, που οργάνωσε ο Λόρδος "Δήμαρχος για την Διαθρησκευτική Οργάνωση Λονδίνου".
- Τον επισκέφθηκαν διαδοχικά ο Αντώνης Στεφόπουλος, ο Κωνσταντίνος Κασσιώτης, και οι Αντώνης και Βασιλική Μπεκίρη.
- 20. Τον επισκέφθηκαν διαδοχικά οι Αρχιμανδρίτες Θεωνάς Μπακάλης και Διονύσιος Τσίτσας, και η μοναχή Φωτεινή με άλλα μέλη της Γυναικείας Μονής Αγίας Ελισάβετ της Μεγάλης Δουκίσσης και Νεομάρτυρος, Minsk (οι οποίες παρεκάθισαν σε Γεύμα στην Αρχιεπισκοπή).
- 21. Παρακολούθησε την Θεία Λειτουργία στον Καθεδρικό Ναό Κοιμήσεως της Θεοτόκου, Wood Green Βορείου Λονδίνου, όπου και παρεκάθισε σε Γεύμα. Αργότερα μετέβη στην πόλη Nottingham, παρεκάθισε δε σε Δείπνο στην οικία του Προέδρου της εκεί Κοινότητος, Πέτρου Χρήστου.
- 22. Τέλεσε την Θεία Λειτουργία στον Ιερό Ναό Παναγίας της Ελεούσης, Nottingham, όπου και παρεκάθισε σε Γεύμα, προήδρευσε δε συνεδρίας της Εκκλησιαστικής Επιτροπής της Κοινότητος. Επεστρέψας στο Λονδίνο, τον επισκέφθηκαν ο π. Νικήτας Lantsbery, η Αικατερίνη Παπακώστα, ο Δρ. Γεώργιος Πλακάς, ο Παναγιώτης Μηταράκης, και ο Νικόλαος Σκηνίτης.
- 23. Τον επισκέφθηκαν διαδοχικά η Tanya Grbic, το ζεύγος Μιχάλη και Άνδρούλας Στεφανίδη, και οι Άνδρος Παυλίδης και Παντελής Δημοσθένους.
- 24. Τον επισκέφθηκαν διαδοχικά η Νίκη Ρούσου, η Κούλα Λεμού και Αγάθη Καλησπέρα, ο π. Stephen Maxfield (ο οποίος παρεκάθισε σε Γεύμα), και η Σοφία Θεοφίλου.
- 25. Τέλεσε την Θεία Λειρτουργία στον νεοαποκτηθέντα Ιερό Ναό της Κοινότητος Αγίας Αικατερίνης, Barnet, παρεκάθισε δε σε Γεύμα στην οικία του ζεύγους Γεωργίου και Ελένης Στρατή. Αργότερα, τον επισκέφθηκε ο Παναγιώτης Δρουσιώτης, και το βράδυ παρεκάθισε σε Δείηνο στο Marriot Hotel με την ευκαιρία της 75ης επετείου από της ιδρύσεως της Κυπρισκής Αδελφότητος Λονδίνου.
- 26. Τον επισκέφθηκαν διαδοχικά οι Γεώργιος Μπούτλας, Ιωάννης Κυριακίδης, και Κώστας Κυριάκου.
- 27. Τέλεσε τρισάγιο στον τάφο του Ανδρέα και Άννας Λιβέρα, στο Κοιμητήριο του New Southgate, και στην συνέχεια παρεκάθισε σε Γεύμα που παρέθεσε η οικογένεια των μεταστάντων σε εστιατόριο της περιοχής.
- 28. Μετέβη στην πόλη Weston-super-Mare, όπου προήδρευσε συνεδρίας των Κηδεμόνων της Ελληνικής Ορθοδόξου Κοινότητος της πόλης, όπου και παρεκάθισε σε Δείπνο.
- 29. Τέλεσε την Θεία Λειτουργία στον εορτάζοντα Ιερό Ναό Αποστόλου Ανδρέα, Weston-super-Mare, και παρεκάθισε σε Γεύμα στην οικία της Νίτσας Α. Μιχαήλ. Επιστρέψας στο Λονδίνο, τέλεσε Μέγαν Εσπερινό στον Καθεδρικό Ναό Αποστόλου Ανδρέα, Kentish Town Βορειοδυρικού Λονδίνου.

30. Τέλεσε την Θεία Λειτουργία στον εορτάζοντα Ιερό Καθεδρικό Ναό Απ. Ανδρέα, Kentish Town, όπου και παρεκάθισε σε Γεύμα. Αργότερα επισκέφθηκε στο Νοσοκομείο Charing Cross την νοσηλευόμενη εκεί Μαρία Σολωμού, το δε βράδυ τον επισκέφθηκαν ο Farhod Moghadan και η Έλενα Ιωάννου.

## Δεκέμβριος 2009

- 1. Τον επισκέφθηκε ο Δήμαρχος της κατεχόμενης κωμοπόλεως Μόρφου, Χαράλαμπος Πίττας, συνοδευόμενος από Μέλη του Συμβουλίου του. Στην συνέχεια, προήδρευσε συνεδρίας των Βοηθών του Επισκόπων, με τους οποίους παρεκάθισε σε Γεύμα. Αργότερα τον επισκέφθηκαν διαδοχικά ο π. Ιουλιανός Ichim, και ο Αλέξανδρος Προκοπίου. Το βράδυ προήδρευσε συνεδρίας της Εκκλησιατσικής Επιτροπής του Ιερού Καθεδρικού Ναού Αγίων Πάντων Λονδίνου.
- Τον επισκέφθηκε ο Μητροπολίτης Διοκλείας Κάλλιστος. Στην συνέχεια τέλεσε την Νεκρώσιμο Ακολουθία για την Χριστίνα Χριστοφή στον Ιερό Καθεδρικό Ναό Κοιμήσεως της Θεοτόκου, Wood Green Βορείου Λονδίνου, παρεκάθισε δε αργότερα σε Γεύμα που παρέθεσε η τοπική Κοινότητα,
- 3. Τον επισκέφθηκαν οι Ανδρέας Κινιάρης και Παράσχος Αναστασιάδης της Κοινότητος Αγίου Αντωνίου και Ιωάννου Βαπτιστή, Holloway Λονδίνου.
- 4. Τέλεσε την Θεία Λειτουργία στον Ιερό Ναό Αγίας Βαρβάρας, Αγίου Φανουρίου και Αποστόλου Παύλου, Southend-on-Sea, όπου και προήδρευσε συνεδρίας των Κηδεμόνων της Κοινότητος και παρεκάθισε σε Γεύμα στην οικία του Κίκη Χαραλάμπους.
- 5. Τέλεσε την Θεία Λειτουργία στον Ιερό Ναό Αγίων Αμβροσίου και Στυλιανού, Milton Keynes, όπου και παρεκάθισε σε Γεύμα. Στην συνέχεια ανεχώρησε για την πόλη Liverpool, όπου τέλεσε Μέγαν Εσπερινό στον Ιερό Ναό Αγίου Νικολάου, μίλησε δε και στα παιδιά του Ελληνικού Σχολείου της Κοινότητος. Το βράδυ παρεκάθισε σε Δείπνο στην οικία του ζεύγους Δημήτρη και Μαρίας Σεργίου.
- 6. Τέλεσε την Θεία Λειτουργία στον εορτάζοντα Ιερό Ναό Αγίου Νικολάου, Liverpool, όπου και παρεκάθισε σε Γεύμα που παρέθεσε η Κοινότητα. Στο Γεύμα παρεκάθισαν, επίσης, ο Λόρδος Δήμαρχος της πόλης μετά της συζύγου του.
- 7. Τον επισκέφθηκαν διαδοχικά ο Διάκονος Μιχαήλ Σπανού με μέλη της οικογένειάς του, ο Αρχιμανδρίτης Διονύσιος Τσίτσας, και ο Πρόεδρος του "Δημοκρατικού Συναγερμού" Κύπρου, Νίκος Αναστασιάδης, μετά της συζύγου του Ανδριανής και του ζεύγους Ξενοφώντος και Ζωής Πρωτορασιά
- 8 Παρέστη στην ενθρόνιση του Ρωμαιοκαθολικού Αρχιεπισκόπου στον Καθεδρικό Ναό του St Chad της πόλεως Birmingham. Στην συνέχεια παρεκάθισε σε Γεύμα που παρέθεσε η Ελληνική Ορθόδοξος Κοινότης Birmingham.
- 9. Το πρωί, ομάδα παιδιών του Ελληνικού Ορθοδόξου Ομολογιακού Σχολείου "Άγιος Κυπριανός" έψαλαν τα Κάλαντα στην Αρχιεπισκοπή. Το μεσημέρι παρέθεσε Γεύμα στο Ελληνικό Εστιατόριο Χαλέπι πρός τιμήν της "Κυβερνητικής Επιτροπής" της Βουλής των Αντιπροσώπων Κύπρου, στο οποίο παρεκάθισαν επίσης ο Ύπατος Αρμοστής και ο Γενικός Πρόξενος της Κύπρου στο Λονδίνο, Αλέξανδρος Ζήνων και Ευάγγελος Σάββα. Αργότερα τον επισκέφθηκε ο Αντώνιος Εμπειρίκος.
- Τον επισκέφθηκαν διαδοχικά ο Φαίδων Κωνσταντινίδης, και ο π. Thomas Heffer (με τον οποίο παρεκάθισε σε Γεύμα). Το βράδυ παρέστη στην αποχαιρετιστήρια Δεξίωση που δόθηκε από τον επιστρέφοντα στην Ελλάδα, Έλληνα Πρέσβυ.

- Βασίλειον-Αχιλλέα Πισπινή.
- 11. Το πρωί τον επισκέφθηκαν οι Αντώνης Γερολέμου, Σταύρος Μιχαήλ και Κωνσταντίνος Αντωνίου. Αργότερα τέλεσε στον Καθεδρικό Ναό της Αγίας Σοφίας Λονδίνου την βάπτιση του θυγατρίου του ζεύγους Κωνσταντίνου Σούκου και Στυλιανής Παντελίδου, στο οποίο έδωσε το όνομα Κωνσταντίνα-Ερμιόνη. Στην συνέχεια μετέβη στην πόλη Great Yarmouth όπου τέλεσε Μέγαν Εσπερινό στον Ιερό Ναό του Αγίου Σπυρίδωνος και μίλησε στα παιδιά του Ελληνικού Σχολείου της Κοινότητος, παρεκάθισε δε σε Δείπνο που παρέθεσε η Κοινότητα.
- Τέλεσε την Θεία Λειτουργία στον εορτάζοντα Ναό του Αγίου Σπυρίδωνος Great Yarmouth, όπου και παρεκάθισε σε Γεύμα.
- Τέλεσε την Θεία Λειτουργία στον Ιερό Καθεδρικό Ναό των Αγίων Πάντων Λονδίνου, όπου και παρεκάθισε σε Γεύμα.
- 14. Τον επισκέφθηκαν διαδοχικά η Μαργαρίτα Κασάπογλου με την κόρη και τον γαμπρό της, και η Ευμορφία Χριστοδούλου, και η Θωμαΐς Κακουλλή.
- Τον επισκέφθηκαν οι Αλέξανδρος Ταπάκης και Ερασμία Ρουσιά, Επιθεωρητές Δημοτικής Εκπαίδευσης της Κύπρου.
- 16. Επισκέφθηκε την Ιερά Μονή Τιμίου Προδρόμου, Έσσεξ, όπου χειροθέτησε σε πνευματικό τον Ιερομόναχο Νικόλαο Ζαχάρωφ. Επιστρέψας στο Λονδίνο τέλεσε Τρισάγιο για τους Ανδρέα και Ζωή Μεταξά, στο Παρεκκλήσιο της Αρχιεπισκοπής. Αργότερα τέλεσε Αγιασμό στα νέα Γραφεία του Ν. Σ. Λεμού, και το βράδυ παρέστη στη Δεξίωση που οργάνωσε η Εταιρεία Τσαβλίρη στο Royal Thames Yacht Club.
- 17. Τον επισκέφθηκαν διαδοχικά ο Μιχάλης Καλογεράκης, και Μέλη της χορωδίας του Λυκείου Ελληνίδων Λονδίνου για να του ψάλουν τα Κάλαντα. Αργότερα παρέστη σε Δεξίωση που οργάνωσε ο νέος Γενικός Πρόξενος της Ελλάδος, Ευθύμιος Παντζόπουλος, στο Ελληνικό Προξενείο Λονδίνου.
- 18. Μετέβη στην οικία του Δρος Serif Habib και στην συνέχεια στην πόλη του Manchester.
- 19. Παρέμεινε όλη την ημέρα στο Manchester.
- Τέλεσε την Θεία Λειτουργία στον Ιερό Ναό Ευαγγελισμού της Θεοτόκου, Manchester, προήδρευσε δε συνεδρίας της Εκκλησιαστικής Επιτροπής και παρεκάθισε σε Γεύμα.
- 21. Στην Αρχιεπισκοπή τον επισκέφθηκε ο Μητροπολίτης Γαλλίας Εμμανουήλ.
- 22. Τον επισκέφθηκαν διαδοχικά ο Αντώνης Γερολένου και το ζεύγος Κωνσταντίνου και Κατερίνας Σβολοπούλου (με τους οποίους παρεκάθισε σε Γεύμα).
- 23. Τον επισκέφθηκαν διαδοχικά το ζεύγος Παναγιώτη Μηταράκη, οι Τάκης Αμερικάνος και Λούης Λοΐζου, το ζεύγος Λαυρέντη και Ευγενίας Σπανού, και η Δρ Καλυψώ Μαρκοπούλου.
- 24. Τον επισκέφθηκαν διαδοχικά η Ελένη Τραπελίδη και ο Σταύρος Σηφακάκης με φίλους του. Το βράδυ τέλεσε την Εσπερινή Θεία Λειτουργία των Χριστουγέννων στο Παρεκκλήσιο της Αρχιεπισκοπής.
- 25. Τέλεσε την Θεία Λειτουργία στον Ιερό Καθεδρικό Ναό της Ανίας Σοφίας Λονδίνου.
- 26. Τον επισκέφθηκε ο Αρχιμανδρίτης Γερμανός Κουρκούνης.
- 27. Τέλεσε την Θεία Λειτουργία στον Ιερό Ναό Αγίων Αντωνίου και Ιωάννου Βαητιστού, Holloway, όπου και παρεκάθισε σε Γεύμα που παρέθεσε η ομώνυμη Κοινότητα.
- 29. Τον επισκέφθηκε ο Αρχιμανδρίτης Μάξιμος Μηταράς.
- 30. Τον επισκέφθηκε ο Πρωτοπρεσβύτερος Γεώργιος Ζαφειράκος
- Τέλεσε Μέγαν Εσπερινό και το κόψιμο της Αγιοβασιλόπιτας στο Παρεκκλήσιο της Αρχιεπισκοπής. Στήν συνέχεια τον επισκέφθηκαν ο Δημήτρης Γιώρκας και η Ειρήνη Νίκαινα.

Prot. No. 1237

# VARTHOLOMAEOS By God's Grace Archbishop of Constantinople-New Rome and Oecumenical Patriarch To the Plenitude of the Church Grace, peace and mercy from the Saviour Christ Born in Bethlehem

Beloved concelebrants and blessed children in the Lord,

Heaven and earth have united Through the birth of Christ. Today, God has appeared on earth, And man has ascended to heaven. (Christmas Hymn)

The distance and separation between God and humanity resulting from sin has been abolished with the assumption of the entire human nature by the Only-Begotten Son and Pre-eternal Word of God. It was God's good will – that is to say, His initiative and will – that the incarnation of His Son should abolish all such distance uniting heaven and earth, as well as creation with its Creator.

During the Feast of the Entrance of the Theotokos, the Church chanted: "Today is the beginning of God's good will and the proclamation of human salvation." During that feast, through the dedication of the blessed Mary to the temple and her preparation there to become the bearer of the boundless God, the road was paved for the incarnate dispensation of God, which foretold our salvation.

During the feast of the Annunciation, when the divine conception of the Inconceivable occurred through the Holy Spirit within the womb of the Theotokos and divine nature began to coexist with human nature in order that - as St. Athanasius the Great articulated it - "we might become deified," the Church again chanted: "Today is the beginning of our salvation and the revelation of the pre-eternal mystery; the Son of God becomes the son of the Virgin." Thus, the "divine good will" welcomed at the Entrance, as well as the salvation commenced and revealed at the Annunciation, are today rendered a tangible reality, as we celebrate the great and holy day of Christmas. Today, "the Word assumes flesh and dwells among us" (John 1.14), while the Angels celebrate the event, chanting: "Glory to God in the highest, and on earth peace, good will among humankind." (Luke 2.14)

With the Incarnation of the Divine Word, the salvation of the human race has already potentially occurred. For

those who believe in Jesus, live in accordance with this faith, fulfilling His commandments and practicing His teaching, are thereby elevated to become the friends and participants of God! They become "partakers of divine nature" (2 Peter 1.14), gods by grace! This takes place exclusively within the Church, where we are reborn in Christ and adopted by the Father through Holy Baptism and through the holy Sacraments, as well as by cultivation of virtue in order to be filled with divine grace and the Holy Spirit, growing "to maturity, to the measure of the full stature of Christ" (Eph. 4.13) until we reach the level of saying, like St. Paul: "It is no longer I who live, but it is Christ who lives in me." (Gal. 2.20) Those who acquire such perfection are not regarded by Christ simply as His friends or brothers, but are recognised by Him as members of His Body. This is why, from the height of the Cross, He would say to His Most Holy Mother about the Evangelist John: "Woman, here is your son," and to John: "Here is your mother," (John 19.26-27) Christmas, therefore, opens wide the door of human "christification" and deification by grace; and for this reason, "the entire creation rejoices in celebration and the heavens delight with us" on this day of significance and salvation." (Hymn of December 28)

With these joyful and hopeful realities before us, from the sacred See of the Occumenical Patriarchate at the Phanar, we extend to you our fervent festive congratulations and wholehearted Patriarchal wishes on this central feast of the Christian calendar. We greet all of our beloved faithful throughout the world, the beloved children of the holy Mother Church – clergy of all levels, monastics and laity, pastors and parishioners, and especially those who are suffering, experiencing sorrow, need or trial. May the pre-eternal Son of God – Who was born in a cave and lay in a manger, Who for our sake became Son of Man - render all of us worthy of His self-emptying love and of His sacred, venerable incarnate dispensation.

At the Phanar, Christmas 2009 Vartholomaeos of Constantinople Fervent supplicant for all before God

# ENCYCLICAL BY ARCHBISHOP GREGORIOS OF THYATEIRA AND GREAT BRITAIN ON OUR ENTRY INTO THE SEASON OF THE NATIVITY 2009

To the Pious Priests and Deacons, Honourable Chairpersons and Members of the Church Committees, Ladies' Auxiliary Associations and Parish Schools, and to the Fullness of our Sacred Archdiocese of Thyateira and Great Britain.

Dearly Beloved in the Lord,

During this time, more specifically from 15th November (the feast day of the holy Confessors, Saints Gurias, Samonas and Avivos) we enter the sacred and joyful period of Christmas. From 21st November - the feast of the Entry of the Mother of Godwe chant in our churches the Christmas Katavasies: "Christ is born, give glory! Christ comes from heaven, go to meet him!"

Our Mother, the Church, being guided by the Holy Spirit, reminds us of the coming of the Redeemer, Christ the God-man. And thus the Church calls us to prepare for the coming of that Great, Unique and Incomparable Visitor to our world. For forty days before the Feast of Christ's Birth, the Church celebrates the Nativity and rouses the souls and hearts of us all. The Church invites us and urges us to give Christ a royal welcome, to glorify the True God and to imitate His humility and love for the Human Race.

Within the sacred climate of these days, brothers and sisters in Christ, I am writing this encyclical not only to remind you of this divine event which concerns all mankind and which changed the course of human history - teaching monotheism to the world and redeeming us from idolatry - but also to remind you that God the Father and Creator of the world has prepared men "at many times and in various ways" to receive the Son and Word of God, our Lord Jesus Christ. As St Paul, the Apostle to the Nations, characteristically writes: "The Law was our tutor to lead us to Christ, so that we may be justified by faith" (Gal. 3:24). In other words, the Old Testament - with the rich and inspired instructions of its Prophets, Poets and other Teachers - preserved the messianic Tradition and Faith, and instructed the souls of the Jewish people to hope for and expect the Messiah - the heavenly King and Deliverer Who would liberate humanity from sin and the disorder that followed the disobedience and the Fall of the First-formed. The same goes for the wise men of the rest of the ancient world, who lived outside of the divine interventions of Jewish monotheism. But they too lived with the expectation of the coming of an "unknown god", who would disperse the darkness of idolatry and the delusion of polytheism and syncretism (the fusion of differing systems of belief) which burdened the people of the ancient world.

Today, after more than twenty centuries of Christian experience and life, Christians are called again to live out with faith and love the profound mystery of our redemption from the evils which tarnish our modern society — a society which has wellnigh forgotten God, Who made and fashioned the world, and which again worships the created world and its achievements. If we Christians can find any meaning or connection in our day

and age, it is that it reminds us of the importance of humanity, and especially of the Christian person and his divine origin. The obligation of Christians and of the Church is that we who are Christians possess and guard the tradition of humanity's divine origin, and that Christ the God-man came into the world to ever remind us of our relationship with the Triadic God. Thus Christ 'put on flesh', He bore our human and fleshly nature, to confirm that we are children of God and heirs to His Kingdom. "He had to be made like his brothers in every way, in order that he might become a merciful and faithful high priest in service to God, and that he might make atonement for the sins of the people" (Heb. 2:17).

Before I end this letter to you, the Flock of this Sacred and Biblical Eparchy of the Occumenical Throne of Constantinople, I would like to remind you all once again of our great obligation to the Church and to ask for your support and assistance. For our Church to continue its everlasting ministry - which means to teach the Gospel to all people and to carry out its work together with other Christians of this country - we must continually and unceasingly support that ministry, we must improve the administration and organisation of the Church, so that it may be more efficient in the long-term. For Christ and His Gospel to live among us, we need ministers - Bishops, Priests, Deacons, Sub-deacons, Readers, Teachers, Chanters, Church Wardens, trustees, benefactors, volunteers, workers for the good and faithful assistants – to serve the sacred and venerable affairs of the Church of God. To this end, we are preparing a true spiritual crusade to "enrol" Clergy and Lay Leaders who will man our churches and schools and other establishments. And so I call on your all to contribute to the achievement of this goal to secure the future and progress of the Church for the glory of Christ. We will carry out a spiritual crusade to realise this aim, but your contribution is absolutely necessary. We need your prayers and your co-operation, your moral and financial support, your active and fervent love. For, ultimately, this mission belongs to us all - a mission for the glory and prevalence of God's will in our souls and the spreading of the good tidings of Christmas throughout the world, beginning with ourselves: our home, our family, our church, our community, our homeland.

With these few thoughts I greet you all, faithful and devoted members of this Sacred Eparchy of the Oecumenical Throne of Constantinople, and I pray that you may all enjoy this season of the Nativity in good health, and arrive at the Feast of Christmas in gladness. And I remain with fervent prayers and love and blessings in Christ.

London, November 2009

Gregorios, Archbishop of Thyateira & Great Britain

# Christmas Encyclical by Archbishop Gregorios of Thyateira and Great Britain

"Bethlehem, welcome the Mother City of God: for she has come to give birth in you to the light that never sets".

(Hymn of Christmas)

Once again, beloved brothers and sisters in the Lord, the bells of the Church will ring out to announce the events of Christmas, and to invite us to thanksgiving and praise of the true God in Trinity. We Christians will celebrate with all mankind "the great and strange wonder" which we have experienced mystically, historically and in actuality for two thousand years. Together with man and angels and all Creation, we offer up grateful thanks to Jesus Christ our Lord, Who entered history as a stranger, unnoticed, and was born in an hospitable stable in Bethlehem of Judaea. because "there was no room in the inn" (Luke 2:7). This event has become a continuous song of praise, a hymn of all mankind, because God is united with man and regenerates the hidden hope that "God is with us". Rightly does the Church sing: "I see a great and strange wonder!" And it is this wonder of divine love that all humanity will celebrate again this year. With our eyes turned towards the Cave in Bethlehem, we will devotedly bow down and entrust our hopes, dreams, expectations, and our very beings to the Divine Child.

Christmas is the joy of the world, of the family, of the society of nations, and of all humanity. This is because Christ came into the world, entered history and became one with us. 'The Word became flesh and dwelt among us' (John 1:14), thus making us participants in His humility, glory, divinity and kingdom. Thus our history records the events of the life of Christ the God-man to confirm that the divine Logos, Emmanuel, is with us.

During these days, we will hear the children sing Christmas carols and repeat the words "Noël, Noël". We will be reminded that God is among us and that He moves over our lands and oceans. He visits the hospitals, the prisons, the various Institutions that deal with human pain, loneliness, isolation and grief. Christ will perceive that there is much sadness but also much love and profound faith in His all-hymned name, which reminds us of the message of Christmas. He reaffirms that we are not alone. but that Christ is always with us and hears our prayers and the sighings of our heart. With sadness, He watches those who are at war and who are killed in vain because peace, respect and the spirit of reconciliation and kindness are not to be found either around them or within them. Love and joy, the very characteristics for which Christ entered human history and put on human flesh in order to make them the common property of every man, have fled from the many. As Saint Paul so poignantly said, 'And He came and preached peace to you who were afar off and to those who were near' (Ephesians 2:17-18).

In our days, humanity retains the tradition and the

mystery of Christmas in a most peculiar and individualistic way. On the one hand, it celebrates the event and is filled with joy, and honours, remembers, rejoices, and is renewed at its remembrance; and on the other it does not - as it ought - enter profoundly into the love and friendship of God. Thus the problems of mankind grow, multiply and remain unsolved. People, and especially the less-fortunate, become despondent, are separated from God, and become isolated from the Gospel of divine love, with the result that they find refuge in the deceptive world of atheism and neopaganism.

This is why we are called once again during these Holy Days of Christianity to be re-evangelised in the spirit and meaning of the feast of Christmas. We should become better-established in the essence of the faith of Christmas. in order to get to know Christ better: 'Taste and see that the Lord is gracious'. With humility we must cultivate the gifts of friendship, co-operation, peace, reconciliation, kindness, gentleness, humility and forgiveness. We should become more merciful and compassionate towards others. We should come closer to the mystical life of the Church, attend church regularly and receive Holy Communion frequently. We should participate in acts of charity, voluntary work and deeds of love, as did Christ Himself. Although uninvited. He entered human history unnoticed, humble and as a stranger. He changed it, and continues to renew it and sanctify it with His grace. He also awaits for us to participate 'in Christ' in the work of our own salvation, which has to do with the salvation of the whole human race. For this reason, you should celebrate the Day unassumingly, with humility and in a God-pleasing way. Enjoy Christmas and praise the New-born Christ with all your soul, heart and being, preparing a place in your heart and your home for Christ the God-man to bless and sanctify. Thus will you taste the selfless joy which He gave not only to the Magi, but also to the Shepherds who experienced Christmas night in Bethlehem of Judaea in the presence of the Divine Child.

To the God-man Christ, Who became incarnate for our salvation, belongs the glory and power and Kingdom unto the ages of ages. Amen.

Gregorios, Archbishop of Thyateira & Great Britain

Christmas 2009.

# ORIGINAL SIN: ORTHODOX DOCTRINE OR HERESY?

### Fr Vassilios Papavassiliou

How easily we Orthodox indiscriminately adopt the language of Western theology! It is always a great temptation for those who have converted to Orthodoxy from Western Christian denominations to bring the baggage of their former allegiances with them rather than embrace Orthodoxy as something which is entirely different from the Christianity they left behind. While they may see the Western Christendom of today as alien to the Church of the Fathers, they are sometimes reluctant to accept that not everything from the pre-schism West is part and parcel of Orthodoxy. And yet, the influence of Western theology is to be found not only amongst Orthodox converts in the West, but also among those who have been brought up in the Orthodox Faith in traditionally Orthodox countries such as Greece and Russia. Alas, we Orthodox are too quick to assume that the most 'hardcore' fundamentalist views among Western Christians must also be the most 'correct' Orthodox ones. Rarely, if ever, is this the case. Heresies always tend to be found at opposite poles. It is not unusual for one heresy to arise in reaction to another. One heresy claims that Christ is not God, another that He is not man. One heresy condemns the veneration of the Virgin Mary as Mother of God, another makes her the Immaculate Conception. One claims that man is saved by grace alone, another that he is saved only by works. Such extremes are not easily embraced by Orthodoxy. True Orthodoxy tends to be the middle-way between the two extremes. This holds true also for the doctrine of 'Original' Sin'. "But wait!" I hear someone protest. "The Orthodox Church does believe in Original Sin!" I would hesitate to say so, at least without serious qualification. I would prefer to say that the Orthodox Church believes in the 'Ancestral Sin' (προπατορικόν ἁμάρτημα). Is this mere semantics? By no means! For anyone who says 'Original Sin' is bound to find themselves involved in the doctrine expounded by Augustine and ever since then by the Latin Church, and not that of the Fathers of the Eastern Orthodox Church. I intend to illustrate that the Orthodox understanding of Ancestral Sin is a far cry from that of Augustine, and that, despite the fact that the Latin doctrine of Original Sin was never formally condemned as heretical in the East, it is,

nonetheless, not that of the Orthodox Church.

#### Augustine and Pelagius

Augustine's doctrine of Original Sin was born from his attempt to combat the heresy of Pelagianism. The controversy began in Rome when the British monk, Pelagius, opposed Augustine's prayer: "Grant what you command, and command what you desire". Pelagius was opposing the idea that the divine gift of grace was necessary to perform the will of God. Pelagius believed that if we are responsible for obeying the commandments of God, then we must all also have the ability to do so without divine aid. He went on to deny the doctrine of Ancestral Sin, arguing that the consequences of Adam's sin are not passed on to the rest of mankind. Adam's sin affected Adam alone, and thus infants at birth are in the same state as Adam was before the Fall.

Augustine took a starkly different view of the Fall, arguing that mankind is utterly sinful and incapable of good. Augustine believed that the state of Original Sin leaves us in such a condition that we are unable to refrain from sin. The 'image of God' in man (i.e., free will) was destroyed by the Fall. As much as we may choose to do good, our evil impulses pervert our free will and compel us to do evil. Therefore we are totally dependent upon grace.

So far did Augustine take his stark view of the human condition, that he argued not only that the Original Sin effects all of Adam's descendants, but that each person is guilty of the Original Sin from birth (Original Guilt). Infants are therefore guilty of sin and thus infants who die before baptism, in which (according to Augustine) the guilt of Original Sin is removed, are condemned to perdition and cannot be saved. As if that was not bad enough, Augustine went on to formulate the doctrine of Predestination, which affirms that God has foreordained who will be saved and who will not.

Augustine prevailed and Pelagius was condemned as a heretic by Rome at the Council of Carthage in 418. It seemed that Pelagius' views were more reprehensible to the Latin Church than the idea of predestination and babies burning in hell - views that the Latin Church was

not only willing to tolerate, but even willing to champion as Orthodox doctrine!

#### St John Chrysostom

Between Augustine and Pelagius, there appeared to be no middle-way in the West. A different view, however, was expressed in the East by Augustine's contemporary, John Chrysostom. The dispute between Augustine and Pelagius had not reached the East, and so Chrysostom's views were not so agitated by heated disputes and polemics. Were Chrysostom involved in the dispute between Augustine and Pelagius, perhaps his teaching on Ancestral Sin would have prevailed over both Pelagius and Augustine alike, but considering that the sole concern of the Latin Church seemed to be the condemnation of Pelagianism, it is probably more likely that he would have been condemned as semi-pelagian. Whatever the case, Chrysostom's views on the subject have never enjoyed the attention they deserve, and the heated nature of the dispute in the West meant that the doctrine of 'Original Sin' as expounded by Augustine was regarded as the only safeguard against the heresy of Pelagianism.

Chrysostom, while claiming that all human beings are made in the image of God, believed that the Ancestral Sin brought corruptibility and death not only to Adam but to all his descendants, weakening his ability to grow into God's likeness, but never destroying God's image (free will). Chrysostom is a major voice within a consensus of Greek patristic writers who interpret the Fall as "an inheritance essentially of mortality" rather than sinfulness, sinfulness being merely a consequence of mortality". Chrysostom's position is echoed, for example, by St Athanasius the Great and St Cyril of Alexandria, who claimed that we are not quilty of Adam's sin, though we inherit a corrupted nature; but our free will remains intact. This Greek patristic interpretation is founded upon Romans 5:12: "As sin came into the world through one man, and through sin, death, so death spread to all men because all men have sinned"... John Meyendorff explains how the deficient Latin translation of the text may have contributed to such a stark difference in the Latin interpretation of the Ancestral Sin:

'In this passage there is a major issue of translation. The last four Greek words were translated in Latin as in quo omnes peccaverunt ("in whom [i.e., in Adam] all men have sinned"), and this translation was used in the West to justify the guilt inherited from Adam and spread to his descendants. But such a meaning cannot be drawn from the original Greek'."

# St Cyril of Alexandria explained the passage in this way:

"How did many become sinners because of Adam?... How could we, who were not yet born, all be condemned with him, even though God said, 'Neither the fathers shall be put to death because of their children, nor the children because of their fathers, but the soul which sins shall be put to death'? (cf. Deut. 24:18) ... We became sinners through Adam's disobedience in such manner as this: he was created for incorruptibility and life, and the manner of existence he had in the garden of delight was proper to holiness. His whole mind was continually beholding God; his body was tranguil and calm with all base pleasures being still. For there was no tumult of alien disturbances in it. But because he fell under sin and slipped into corruptibility, pleasures and filthiness assaulted the nature of the flesh, and in our members was unveiled a savage law. Our nature, then, became diseased by sin through the disobedience of one, that is, of Adam. Thus, all were made sinners. not by being co-transgressors with Adam,... but by being of his nature and falling under the law of sin... Human nature fell ill in Adam and subject to corruptibility through disobedience, and, therefore, the passions entered in"."

#### St John Cassian

The East paid little attention to Augustine, and this was largely due to language barriers. For the Eastern Christians, serious theologians wrote in Greek, and they paid little heed to Latin writers. What opposition did come from the East came from some Eastern Orthodox theologians who, for one reason or another, found themselves living in the West. Amongst the most prominent was St John Cassian. St John opposed Augustine on four major points:

- 1) There were clearly instances where people had come to God of their own volition, who, while called by Christ and aided by divine grace, chose to change their ways (e.g. Matthew, Paul, Zacchaeus). Therefore, it is not grace alone that saves us, but also man's willingness to repent.
- 2) After the Fall, Adam and his descendants retained a knowledge of good, and an impulse, however weakened, to pursue good. Man was not, as Augustine claimed, utterly deprayed and incapable of good after the Fall.
- 3) The 'Image' of God in man is sick, but not dead. The divine image is in need of healing, but this healing requires synergy (the co-operation of man's will with divine grace).
- 4) God wishes all to be saved and come to the knowledge of the truth, so those who are not saved reject salvation against His will. Predestination should be understood as foreknowledge and not as foreordination.

The West condemned St John Cassian's views as semi-pelagian, but for the Orthodox, Cassian is one of the foremost exponents of the Orthodox doctrine of theosis.™ His views were supported also by Theodoret

of Antioch:

"There is need of both our efforts and divine aid. The grace of the Spirit is not vouchsafed to those who make no effort, and without grace our efforts can not collect the prize of virtue".

### The Ancestral Sin and Baptism

Augustine's view of Original Sin was the reason also for his justification of infant baptism. Believing that babies are born guilty of sin, he argued that baptism was necessary for the babies' salvation. He saw the innocence of infants purely in terms of their being physically too weak to commit sin, but equally guilty as adults of Adam's sin.

The Greek Fathers, having a different view of the Fall and the Ancestral Sin, interpreted the purpose of infant baptism in another way, different in important respects from the familiar Augustinian and Reformed interpretations of the West. The Greek Fathers believed that newborn infants are innocents, wholly without sin. While infants inherit a human nature which, in its wholeness, is wounded by the Ancestral Sin, weakening the will and making each person prone to sin, they are innocent of sin nonetheless. In the fourth of his catechetical homilies on baptism, St John Chrysostom states, "We do baptise infants, although they are not guilty of any sins". For the Greek Fathers, baptism, above all else, is an acceptance by the Church and entrance of the baptised person into the redeemed and sanctified Body of Christ, the beginning of a life spent in spiritual combat and instruction in holiness on the deepening journey to the Kingdom of God.

Considering the stark contrast between the Orthodox doctrine of the Ancestral Sin and the Augustinian doctrine of Original Sin, and the different understanding of baptism that these doctrines lead to, is it not surprising that some Orthodox speak of baptism in Augustinian terms – of the forgiveness of Original Sin – especially considering that the Orthodox service for baptism makes not a single reference to it? The closest we come to mention of the Ancestral Sin ( $\Pi \varrho o \pi \alpha \tau \varrho o \varrho \iota \chi \acute{o} v ~\acute{a} \mu \acute{a} \varrho \tau \eta \mu \alpha$ ) in baptism is in the first prayer of the Service for the Making of a Catechumen (which was

originally completely separate from the service of Baptism): "Remove far from him/her that ancient error" (παλαιά πλάνη). If one of the main purposes of baptism was the forgiveness of Original Sin, surely it would be worth mentioning in the baptism service! But the idea of 'Original Sin' being "forgiven" is nowhere to be found in the Greek Fathers or in the hymns and prayers of the Orthodox Church. For it is an idea which is alien to Greek Patristic thought. The Ancestral Sin is a condition, primarily of mortality and corruptibility, which needs healing, an inherited 'illness' which means that free will - or 'the Image of God' as the Greek Fathers preferred to put it - though kept intact, is in need of divine grace in order to progress along the path to attaining God's 'likeness', the path to theosis or 'deification'.

#### Conclusion

Bearing in mind the significant differences between the Orthodox and the Augustinian views of 'Original Sin', it surprises me that some Orthodox Christians are so quick to employ the term, claiming that the Orthodox Church holds to the doctrine of 'Original Sin', and qualifying this simply by saying that it does not embrace the doctrine of 'Original Guilt'. I do not think that this is adequate for expounding the Orthodox position on Original Sin. Although Augustine was recognised as a saint by the Orthodox Church, vii it has never accepted his teaching on Original Sin. If what I have written above is correct, then the Augustinian doctrine of Original Sin is wholly un-Orthodox, and it led, I believe, to a whole series of heresies in the Latin Church, such as Predestination, Purgatory, Limbo and the Immaculate Conception. We Orthodox would do well to distance ourselves from the well-known Augustinian position on Original Sin by employing a less familiar term: Ancestral Sin. It is not merely a case of semantics. For an erroneous understanding of this doctrine has serious repercussions for our understanding of sin and the Fall, for grace and free will, for baptism, the human condition and man's deification. In short, how we understand the Ancestral Sin has direct implications for our whole soteriology – our understanding of the salvation of man and the world.

#### Notes

<sup>&#</sup>x27;Semi-pelagianism, a doctrine advocated by monks of Southern Gaul at Marseilles after 428, aimed at a compromise between the extremes of Pelagianism and Augustinism, claiming that the beginning of faith is the work of man, while the increase of faith is the work of divine grace. It was condemned as a heresy by Rome at the Council of Orange in 529.

<sup>&</sup>quot;John Meyendorff, Byzantine Theology: Historical Trends and Doctrinal Themes (New York: Fordham University Press, 1976), 144.

<sup>&</sup>quot;'Διὰ τοῦτο ὥσπερ δι' ένὸς ἀνθρώπου ἡ ἁμαρτία εἰς τὸν κόσμον εἰσῆλθε καὶ τῆς ἁμαρτίας ὁ θάνατος, καὶ οὕτως εἰς πάντας ἀνθρώπους ὁ θάνατος διῆλθεν, ἐφ΄ ὧ πάντες ἥμαρτον.

Meyendorff, Byzantine Theology, 144.

Commentary on Romans, P.G. 74, 788-789.

<sup>&</sup>quot;Theosis is the doctrine that man is saved by attaining the likeness of God, by his 'deification' or 'divinisation'. This is achieved by 'synergy' – the cooperation of free will with divine grace. This doctrine is sometimes condemned as semi-pelagian, particularly by Protestant theologians, because it suggests that man contributes to his own salvation.

<sup>&</sup>quot;In the Orthodox Church, Augustine is often referred to as 'Blessed' or 'Venerable' (ἰερός) and not 'Saint' ('Άγιος). But this should not be regarded as a reluctance on the part of the Orthodox to elevate Augustine to the full status of Sainthood. For other Church Fathers, unambiguously venerated by the Orthodox as saints, are also frequently given such titles: for example, the 'Venerable' (ἰερός) John Chrysostom.

# The Heart according to St Gregory Palamas

### By Hierodeacon Vartholomaeos

#### i. Novs

In the medieval West there was a well-established distinction between the ratio or discursive thinking and the intellectus or spiritual understanding. The Greek Fathers draw a similar distinction between διάνοια (discursive thinking) and νοῦς (spiritual understanding). To use the  $vo\tilde{v}_{\zeta}$  in realms which the  $\delta\iota\acute{a}vo\iota a$  is incapable of apprehending is neither irrational nor obscurantist. On the contrary, the obscurantist - willing or unwilling - is one who makes his ratio or διάνοια the measure of the divine realm and who refuses to accept the possibility that there may be truths which the διάνοια cannot grasp. The διάνοια works by means of dissection and analysis deriving its information from objects that are foreign to it. The  $vo\tilde{v}\zeta$ , on the other hand, works through direct experience and intuition and not through abstract concepts. What is a contradiction to the  $\delta\iota\acute{\alpha}vo\iota\alpha$  is not necessarily so to the  $vo\tilde{v}\varsigma$ .

 $No\tilde{v}_{5}$  is a word that is at the very heart of any Greek mystical theology. It is usually translated as 'intellect' or 'mind', neither being particularly appropriate. These words suggest man's reasoning and thinking, whereas  $vo\tilde{v}_{5}$  suggests an intuitive grasp of reality. It is more like an organ of mystical union than anything suggested by mind or intellect. It is natural that Palamas, basing his theology on direct and immediate experience, emphasised the

role of the  $vo\tilde{v}_{\zeta}$  whereas some of his opponents, leaning heavily on philosophy, put their trust in the  $\delta\iota\acute{a}vo\iota\alpha$ .<sup>3</sup> Through discursive thinking, we *know about* God, whereas through the mind, we *know* God.<sup>4</sup> To avoid the confusion of transliterations we have opted for the word 'mind' to render the Greek  $vo\tilde{v}_{\zeta}$ , asking the reader to bear in mind the mystical and intuitive character of the word.

The mind has an extremely important role to play, for it governs the whole person, as the helmsman governs a ship. After the Fall, man is subject to all kinds of passions and desires. Many of them are natural, and therefore harmless, such as the desire to rest and to eat.5 However, often these desires are sinful, subjecting the mind to their whim. The Hesychast endeavours to rectify this status-quo. This he does by testing and subjecting the suggestive thoughts that assail him and not simply letting the impulses of the soul dictate how he acts. The mind should determine the movements of the soul. The monk must oust the law of sin that dwells in his members, and replace it with the law of grace. 'But I see another law in my members, warring against the law of my mind, and bringing me into captivity to the law of sin which is in my members'. Alluding to the above, Palamas continues: "That is why we grapple with the 'law of sin' (Rom, 8:2) and expel it from our body, establishing in its place the surveillance

Kallistos Ware, 'The Debate about Palamism', Eastern Churches Review 9, no. 1 (1977), 50-1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Louth, The Origins of the Christian Mystical Tradition, xv-xvi.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Lowell Clucas, 'The Hesychast Controversy in Byzantium in the Fourteenth Century' (Ph.D. thesis, California University,

<sup>1975), 576.</sup> 

Ware, 'Prayer in Evagrius', 16.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Palamas even speaks about blessed passions (μακάρια παθήματα). See Palamas, Défence des Saints Hésychastes, 2. 2. 12. 343.

<sup>&</sup>lt;sup>o</sup> Rom. 7:23.

of the mind. Through this surveillance, we prescribe what is fitting for every faculty of the soul, and every member of the body".

Palamas attacks the idea of the ancient Greeks that says that man must drive his mind out of his body in order to attain spiritual visions as an erroneous belief and a ruse of the devil.<sup>8</sup> In paradise, the mind of the first created man was able to *see* God in a direct manner. However, after the Fall, man's mind lost the agility it once had, and became dispersed upon creation, being continually engaged with creation, and not with the Creator as before. 'After the Fall our inner being naturally adapts itself to outward forms.' The aim of the Hesychast is to prevent his mind from, 'straying hither and thither', and for it to once again draw close to God. '11 St Gregory Palamas says the following:

'For the mind,' writes St Basil, 'when not dispersed outwardly' - note that it does go out from itself; and so having gone out, it must find a way to return inwards - 'returns to itself, and through itself ascends to God'.<sup>12</sup>

To demonstrate this dispersion of the mind, Palamas, again basing his theology on the Fathers (this time Dionysius the Areopagite) speaks about two different movements of the mind. He does this by drawing a comparison with the eye. The mind is like the eye, in that it sees and observes visible things other than itself. This, to use Dionysian terminology, is called the 'direct movement'  $(\varkappa\alpha\tau'\varepsilon\dot{\nu}\theta\varepsilon\dot{\iota}\alpha\nu\ \varkappa\dot{\iota}\nu\eta\sigma\iota\varsigma)$  of the mind. The second movement is termed the 'circular movement' (μυμλιμή μίνησις). This is when the mind returns to itself, and operates within itself, and so beholds itself, something the eye is not able to do. According to Palamas, this is the highest and most befitting activity of the mind. Palamas continues, 'and through it (the circular movement) it even

transcends itself and is united with God.'13

St Gregory Palamas is renowned for drawing the distinction between God's essence and His energies. He applies the same device to man's mind stating that the essence of the mind is one thing, and its energies something else. 'The activity consisting of thoughts and intuition is called mind, and the power that activates thought and intuition is likewise the mind'.14 Therefore, the same word refers both to the source of the action as well as the action itself. This is why Palamas can talk about the heart as being the place where the mind and the thoughts abide, but at the same time, he can talk about the mind as being dispersed through the senses. 15 That is to say, the essence of the mind is found in the heart, but the energies may be scattered outwards. 16

#### ii. Heart

St Gregory Palamas follows a long tradition of writers who have spoken about the heart. His teaching is unique in its synthesis without being revolutionary in its content. It is in accordance with the Biblical interpretation of the heart, as well as that of the Macarian Homilies, which he uses explicitly. His teaching about the heart has had a lasting effect on Eastern Christianity. It is still called upon today as an exposition of the traditional Orthodox viewpoint. He has not written a complete and systematic work about the heart, but its teaching can be traced in nearly all of his works, 17 showing the importance he gives to it.

In his treatise on *Purity of Heart*, St Gregory Palamas portrays the heart as being a power of the soul, one of the soul's many powers, all of which are susceptible to cleanliness and filth. Palamas also tells us that, 'the mind is pre-eminent among our inner powers'. <sup>18</sup> First, one perceives the impurity of one's heart, and only then is one able

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Palamas, Défence, 1. 2. 2. 77.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Défence, 1. 2. 4. 83.

Défence, 1. 2. 8. 89-90.

<sup>10</sup> Défence, 2. 2. 26. 375.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Palamas, Περὶ Προσευχῆς καὶ Καθαρότητος Καρδίας, in Π. Χρήστου (ed.), Συγγράμματα, vol. V (Thessalonica: Βασιλικό Ίδρυμα Ερευνών, 1992), 1. 157.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> See Défence, 1. 2. 5. 85.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> See *Défence*, 1. 2. 5. 85.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> See Palamas, Περὶ Προσευχῆς, 3. 159.

<sup>15</sup> See Défence, 1. 2. 4. 83.

<sup>16</sup> More shall be said in part iii of this chapter.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> The treatise *Three Texts on Prayer and Purity of Heart* is far too brief to be considered as a thorough handling of the subject.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Palamas, Περὶ Προσευχῆς, 3. 159.

to see impurity of the other powers.<sup>19</sup> In the second *Triads* he also speaks about the heart as being the inner man,<sup>20</sup> thus indicating his Biblical understanding, that is to say he does not think of the heart simply in terms of emotions and affections.

One of the key issues in the Hesychast controversy was the vision of God - was it possible and what was the nature of such a vision? Palamas affirmed that it was. However, there was one presupposition: purity of heart.<sup>21</sup> Palamas' argument was based on the words of Christ, 'blessed are the pure in heart: for they shall see God' (Mth. 5:8). He understood this beatitude in a most literal sense. He argued, 'for it is those who have a clean heart that see God, according to the infallible beatitude of the Lord'. 22 The parable which speaks about the cleansing of the cup, he understood in the same way, and that cup was the heart.<sup>23</sup> Palamas accepts that anyone can know about God, even those who have an unclean heart. However, in order to receive illumination ( $\dot{\varepsilon}\lambda\lambda\alpha\mu\psi\iota\varsigma$ ) from God the heart must first be purified.24

How does Palamas understand the process of cleansing one's heart? It is commonplace in the ascetic tradition that the passions pollute man and obstruct him from drawing near to God. Palamas tells us that, 'the mind while still passion-dominated cannot be united to God'. Along with prayer and ascetic struggle, man needs to reach  $\mathring{a}\pi \mathring{a}\theta \varepsilon \iota a$  in order to cleanse his heart. An  $\mathring{a}\theta \varepsilon \iota a$  literarily translates passionlessness, which can be misleading. A monk does try to mortify his passions. However, apart from harmful passions there are also positive ones which are necessary in the ascetic's effort to reach  $\mathring{a}\pi \mathring{a}\theta \varepsilon \iota a$ , such as anger, when used against sin and evil, and love of neighbour and God. Therefore, the  $\mathring{a}\pi \mathring{a}\theta \varepsilon \iota a$  Palamas speaks about must not be confused with a Stoic-like killing of all

the passions. Palamas did not subscribe at all to the idea that man must completely mortify the passionate part of his soul, as his adversaries believed. He says:

We have not been taught that the killing of the passionate power of the soul is passionlessness, but its transformation from the lower to the higher...having turned away completely from the wicked and turned towards the good.<sup>28</sup>

Palamas believes that the passionate part of man's soul must be presented to God 'alive' as a sacrifice, in the same way that the apostle Paul exhorts the Christians to offer their bodies to God as a living sacrifice. With  $\alpha \pi \alpha \theta \epsilon \iota \alpha$  the soul becomes sufficiently detached from earthly attraction to be able to contemplate and pray with undisrupted mind. From very early on the 'pure of heart' have been identified in Christian spirituality with those who have obtained the gift of  $\alpha \pi \alpha \theta \epsilon \iota \alpha$ . Overlooking its etymological meaning,  $\alpha \pi \alpha \theta \epsilon \iota \alpha$  constitutes a divine passion. Analesia is a state of self-mastery and attention, which brings to mind the  $\nu \eta \psi \iota \zeta$  we spoke about. Its best rendering would be 'freedom from the domination by the passions'.

In the heart - the inner man - is the place par excellence where prayer takes place. Palamas reiterates the words of the apostle who tells us that it is in the heart one cries, 'abba father'. The heart is also the place where true faith resides. Palamas's opponents gave special emphasis to the need of acquiring knowledge in order to be saved. In response, Palamas says:

He that has in his heart the knowledge of beings ( $\hat{\eta}$   $\gamma\nu\omega\sigma\iota\zeta$   $\tau\omega\nu$ ), does not have, due to this, God inside himself; but he that has believed in the Lord Jesus in his heart with honest faith, has God enthroned in his heart.<sup>35</sup>

Almost everything Palamas says about the heart is

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> See Palamas, Περί Προσευχῆς, 3. 159.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Défence, 2. 3. 62. 517.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> See Défence, 1. 3. 5. 117-119.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Défence, 1. 3. 9. 127.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Cf. Mth. 23:25-26, and Lk. 11:39. See Défence, 1. 2. 10. 95.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Défence, 1: 3. 52. 223.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Palamas, Περὶ Προσευχῆς, 1, 157.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> See Défence, 2. 3. 66. 525; and Περὶ Προσευχῆς, 3. 159.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> See Défence, 3. 3. 15. 723

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Défence, 2. 2. 19. 361.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Cf. Rom. 12:1

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> See Louth, The Origins of the Christian Mystical Tradition,

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Mantzarides, Παλαμικά, 61.

<sup>32</sup> Louth, The Wilderness of God, 54

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Luke Dysinger, *Psalmody and Prayer in the Writings of Evagrius Ponticus*, Oxford Theological Monographs (Oxford: Oxford University Press, 2005), 28.

<sup>34</sup> Gal. 4:6

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Défence, 2. 3. 44. 477.

directly related to Scripture. For the above, he slightly paraphrases Rom. 10:9. Within the same framework of defence Palamas quotes the apostle Paul writing to the Corinthians, 'Forasmuch as ye are manifestly declared to be the epistle of Christ ministered by us, written not with ink, but with the Spirit of the living God; not in tables of stone, but in fleshly tables of the heart'. It seems Palamas wants to stress the direct contact in the heart between man and God. Once man has thus 'found his heart' he no longer needs the word of God directing his actions, for he has God Himself telling him how to act. Palamas wants to underline that God is not known through knowledge of created things but through direct experience with God in the heart.

#### iii. Unification

alt

W.

We have briefly considered the two faculties of mind and heart separately. Now we shall turn our attention to the nature of their very close interrelation as it appears in the theology of St Gregory Palamas.

According to St Gregory Palamas the soul of man is a unified whole, 'For the soul is a single entity possessing many powers.' However, Palamas does accept the classic tripartite division of the soul as formulated by Plato in his *Republic*. On the whole, this division is accepted by all the Greek Fathers. Thus, Palamas speaks about the soul's three powers. He says, 'the soul is tripartite and is considered as having three powers: the intelligent  $(\tau \delta \lambda o \gamma \iota \sigma \tau \iota \kappa \delta v)$ , the incensive  $(\tau \delta \theta \nu \iota \iota \kappa \delta v)$ , and the appetitive  $(\tau \delta \theta \nu \iota \iota \iota \kappa \delta v)$ .

In talking about the relation between the heart and the mind it is important to speak about the mind's location. When writing the *Triads* this was one of the arguments Palamas had to deal with. He states that the organ of the soul is the body, and then continues to ask, 'but which organs does the mind use?' He tells us that all agree that this 'organ'

is found inside man, but not all agree as to which of these organs it chiefly makes use of. Others have located it in the head  $(\mathring{\epsilon}\gamma\varkappa\acute{\epsilon}\varphi\alpha\lambda\circ\varsigma)$  as though in a sort of acropolis, whereas as others have located it in the heart. Referring to the  $\lambda o\gamma\iota\sigma\tau\iota\varkappa\acute{o}\nu$  (the intelligent power of the soul), Palamas says:

We know very well that our intelligence  $(\lambda o \gamma \iota \sigma \tau \iota \varkappa \acute{o} v)$  is neither within us as in a container – for it is incorporeal – nor yet outside us, for it is united to us; but it is located in the heart as in its own organ. And we know this because we are taught it not by men but by the Creator of man Himself when He says, 'it is not that which goes into a man's mouth that defiles him, but what comes out of it', adding, 'for thoughts come out of the heart' (Matt. 15:11).

He thus calls the heart the shrine of the intelligence (τὸ τοῦ λογιστικοῦ ταμεῖον) and the chief intellectual organ of the body (πρῶτον σαρχικὸν ὄργανον λογιστικόν). 42 Leaning heavily on The Macarian Homilies Palamas continues, 'for the mind and all the thoughts of the soul are located there' (in man's heart).43 Here one must bear in mind the distinction between the mind's essence and its energy. In this instance, Palamas is referring to the essence of the mind, for as we know the energy is often dispersed outwards, without implying the essence is also dispersed. The heart is the abode of the mind (essence), and the mind's energy ought to abide there also. This is why Palamas argues that it is essential for the Hesychasts, 'to concentrate and enclose their mind in the body, and I might add, in the innermost body of the body, that which we call the heart'.44

'The Ladder of Divine Ascent' is a key text to understanding  $\dot{\eta}\sigma v\chi i\alpha$ , and Hesychasm. Written by St John of the Ladder ( $6^{th}$ - $7^{th}$ c.), abbot of the monastery at Mount Sinai, a whole chapter is dedicated to it. The whole text is comprised of thirty

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> II Cor. 3:2.

<sup>37</sup> Περὶ Προσευχῆς, 3. 159.

 $<sup>^{38}</sup>$  When speaking about the heart, Palamas again uses the word power ( $\delta \acute{v} v \alpha \mu \iota \varsigma$ ). These are not to be confused.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Palamas, Πρὸς τὴν Σεμνοτάτην ἐν Μοναζούσαις Ξένην Περὶ Παθῶν καὶ ᾿Αρετῶν καὶ περὶ τῶν Τικτομένων ἐκ τῆς κατά Νοῦν Σχολῆς, in Π. Χρήστου (ed.), Συγγράμματα, vol.

V (Thessalonica: Βασιλικό Ίδουμα Ερευνών, 1992),29. 208.

<sup>40</sup> Défence, 1. 2. 3. 79.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Défence, 1. 2. 3. 79-81.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Défence, 1. 2. 3. 81.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Défence, 1. 2. 3. 81.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Défence, 1. 2. 3. 81.

<sup>45</sup> Step 27.

steps, which guide the ascetic along the spiritual path. It has proved extremely influential within monastic circles, especially among the Hesychast writers of the fourteenth century.46 To cement the above teaching on the Fathers Palamas makes explicit reference to this text. 47 'Strange as it may seem', declares St John 'the Hesychast is he who fights to keep his incorporeal self shut-up in the house of the body'. 48 The incorporeal self refers to man's mind, that faculty of man that always seeks to 'travel' outward, that is dispersed upon creation. The house of the body in which he must contain it is the heart. The notion of the mind's energy abiding in the mind (essence), which in turn abides in the heart, Palamas expressed succinctly thus, 'but we, on the contrary (to those who believe that the mind must be extracted from the body), install our mind not only within the body and the heart, but also within itself."49

In order to prevent the mind from being turned aside to distractive images St Gregory Palamas suggests the practice of  $v \dot{\eta} \psi \iota \varsigma$ .

When, therefore, we strive to scrutinize and amend our intelligence through rigorous watchfulness  $(\nu \dot{\eta} \psi \iota \varsigma)$ , how could we do this if we did not collect our mind, outwardly dispersed through the senses, and bring it back within ourselves - back to the heart itself, the shrine of the thoughts?50

As an aid in the practice of  $v\eta\psi\iota\varsigma$ , the Hesychasts would recommend the repetition of the same short prayer. The prayer most commonly used for this is the Jesus Prayer. In the practice of this prayer the Hesychast is longing to unite his mind with the heart.<sup>51</sup> With time and by God's grace, this prayer of Jesus becomes the prayer of the heart, that is to say the prayer of Jesus is repeated automatically and continually in the heart of man. This is how the Hesychasts interpreted Christ's words, 'behold, the

kingdom of God is within you' (Lk. 17:21). The Jesus Prayer is not an end in itself but a means of acquiring this state of unceasing prayer of the heart, which is ultimately an experience of the kingdom of God here and now. Palamas says, 'in those devoted to prayer, and especially the single-phrased Jesus Prayer, the mind's activity is easily ordered'. 52 He also exhorts his reader, using the words of St John Climacus, 'Let the memory of Jesus cling to your breath, and then you will know the benefit of  $\eta \sigma v \chi i \alpha$ . This practice is especially recommended for the inexperienced, who struggle to control the instability of the mind.<sup>54</sup>

Since the mind of those recently embarked on the spiritual path continually darts away again as soon as it has been concentrated, they must continually bring it back once more; for in their inexperience they are unaware that of all things it is the most difficult to observe and the most mobile.'55

With time and the help of God, the ascetic reaches a higher state of concentration and is able to prevent his mind wandering outwards. In his treatise to the Most Reverend Nun Xenia, Palamas talks about the dispelling of shameful passions and the mind returning to itself.<sup>56</sup> When the mind has been freed from the distraction of the passions, the Hesychast is then in a position to bring back his scattered mind to its true abode: the heart.

When it (the mind) has got rid of that uncouth guise, and the soul is no longer coarsely distracted by various cares and worries, then the mind withdraws untroubled into its true treasure-house and prays to the Father 'in secret' (Matt. 6:6). And the Father bestows upon it peace of thoughts, the gift which contains within it all other gifts.<sup>57</sup>

Only then is the Hesychast able to offer, from his heart, a purified mind to God. Only then is he able to contemplate Him and come into direct communion with Him.

<sup>46</sup> John Chryssavgis, 'Hesychasm', in William Johnston (ed.), Encyclopedia of Monasticism (Chicago: Fitzroy Dearborn, 2000), vol. I, 586.

See Défence, 1. 2. 3. 87.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> John Climacus, The Ladder of Divine Ascent, trans. Colm Luibheid and Norman Russell, The Classics of Western Spirituality (New York: Paulist Press, 1982), 27, 262.

Défence, 1. 2. 4. 83.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Défence, 1. 2. 3. 81.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Zacharou, Αναφορά, 218.

<sup>52</sup> Περὶ Προσευχῆς, 3. 159.

<sup>53</sup> Défence, 2. 2. 25. 373.

<sup>54</sup> Défence, 2. 2. 2. 323.

<sup>55</sup> Défence, 1. 2. 7. 87.

<sup>56</sup> See Palamas, Ποὸς τὴν Σεμνοτάτην ἐν Μοναζούσαις Ξένην,

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> See Palamas, Πρὸς τὴν Σεμνοτάτην ἐν Μοναζούσαις Ξένην, 54. 221.

# HIS EMINENCE ARCHBISHOP GREGORIOS' DIARY

## November 2009

- 1. In the morning, His Eminence Archbishop Gregorios concelebrated the Divine Liturgy together with Metropolitan Michael of Austria and Bishops Chrysostomos of Kyanea & Athanasios of Tropaeou at the Cathedral of the Divine Wisdom in Bayswater on the occasion of the 50th anniversary of his commencing pastoral service in England; following which, and in the presence of the Hellenic Alternate Minister for Foreign Affairs, he presided at a Te Deum to mark the Hellenic National Day commemorating 28th October 1940. At midday, he hosted a luncheon for the invited guests at the Aphrodite restaurant.
- 2. In the morning, he received Mrs. Maria Yianni.In the evening, he was present at a function organised by Ioannis M. Mouskos at the Hellenic Centre in connection with the Breathing Life Trust.
- 3. In the morning, he presided at the funeral of Stavros Charalambous at the church of Ss. Anthony & John the Baptist in Holloway. During the afternoon, he received Andreas Foulis and Chrysanthy & Marianna Lemou.
- 4. In the morning, he received Archimandrite Tychon Andreou from Cyprus.
- 5. In the morning, he received Protopresbyter Vassilios Koutsoghiannis, afterwards entertaining him to lunch. In the evening, he was present at a lecture concerning the Leventis Museum in Nicosia that was delivered at the Hellenic Centre by Mrs. Photine Papadopoulou.
- 6. At midday, he entertained Bishop Emmanuel of Alikarnassos and Panaghiotis & Diana Geoghiou to lunch at the Archdiocese. In the evening, he was present at the Hippocratic Oration delivered by Prof. Nikandros Bouras at the Hellenic Centre.
- 7. In the afternoon, he baptised Michael, infant son of Constantinos & Christina Loghothetis, in the Chapel of the Archdiocese, later attending the celebratory dinner at Claridges Hotel.
- 8. In the morning, he was present at the Remembrance Day ceremony held in the presence of Her Majesty The Queen at the Cenotaph in London's Whitehall, afterwards being a guest at a luncheon held by the Anglican Bishop of London at his residence.
- 9. In the evening, he hosted a dinner held at Thyateira House, given to bid farewell to the Hellenic

- Ambassador, Vassilios-Achilleus Pispinis, on his return to Greece.
- 10. In the evening, he was a guest at a Dinner organised by the World Maritime Organisation and held at the Radisson Portman Hotel.
- 11. In the evening, he was a guest at a dinner organised by Nachmi Shakir Auchi at the Mayfair Hotel in honour of Nicholas Clegg, leader of the Liberal Party.
- 12. In the morning, he received Protopresbyter. Anastasios Salapatas (who was accompanied by his son, Demetrios) and Ioannis M. Mouskos.At midday, he entertained Miss Marina Kalogherou to lunch.In the evening, he was present at a lecture delivered by Takis Arapaglou at the London School of Economics.
- 13. He received Christophoros Renos in the morning and Father Vitaly Seradinas in the afternoon.
- 14. In the afternoon, he received Mesdames Chrysanthy & Marianna Lemou together with Mrs. Anastasia Protopapa. In the evening, he was a guest at the St. Andrew's Greek Ladies' Voluntary Organisation's annual Ball, held at the Russell Hotel.
- 15. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the church of Ss. Lazarus & Andrew the Apostle in Forest Gate, being entertained to lunch by the Community afterwards.
- 16. He visited Dr. Serif Habib in Stockport.
- 18. In the evening, he was present at the Mayor of London's Interfaith Reception, held at the Greater London Authority's City Hall.
- 19. During the day, he received Antonios Stephopoulos, Konstantinos Kassiotis, and the family of Antonios & Vassiliki Bekiris.
- 20. In the morning, he received Archimandrites Dionysios Tsitsas & Theonas Bakalis. At midday, he entertained Sister Photine & other members of the Convent of St. Elizabeth the Grand Duchess & New Martyr in Minsk to lunch.
- 21. In the morning, he was present at the celebration of the Divine Liturgy at the Cathedral of the Dormition of the Mother of God in Wood Green, being entertained to lunch by the Community afterwards. In the afternoon, he left for Nottingham, where he was entertained to supper by the Community's chairman, Petros Christou,

at his home.

- 22. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the church of the Merciful Mother of God in Lenton (Nottingham), being entertained to lunch by the Community afterwards and presiding at a meeting of the church committee.Returning to London, he received Father Nicetas Lantsbery and Mrs. Aekaterini Papakosta, Dr. Geoghios Plakas, Panaghiotis Miterakis & Nikolaos Skinitis.
- 23. He received Mrs. Tanya Grbic in the morning and Michalis & Androula Stephanidis, Andros Pavlidis and Pantelis Demosthenous during the afternoon.
- 24. During the morning, he received Miss Niki Roussou and Mesdames Koula Lemou & Agathi Kalispera.At midday, he entertained Father Stephen Maxfield to lunch.In the afternoon, he received Mrs. Sophia Theophilou.
- 25. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the newly-acquired church of St. Catherine in Barnet, being entertained to lunch afterwards at the home of Georghios & Heleni Strati. In the afternoon, he received Panaghiotis Droussiotis. In the evening, he was present at a function organised by the Greek-Cypriot Brotherhood at the Marriott Hotel to mark its 75th anniversary.
- 26. He received Georghios Boutlas and Ioannis Kyriakidis during the morning and Kostas Kyriakou in the afternoon.
- 27. In the morning, he presided at a Trisaghion for the late Andreas & Anna Livera at the New Southgate Cemetery, being entertained to lunch afterwards at Hunter's Restaurant.
- 28. He left for Weston-super-Mare in the afternoon, being entertained to supper there at the Greek Community Centre and having the opportunity to preside at a meeting of the church committee and the Trustees.
- 29. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the church of St. Andrew the Apostle in Milton (Weston-super-Mare), being entertained to lunch afterwards by Mrs. Nitsa A Michael.Returning to London, he presided at Great Vespers at the Cathedral of St. Andrew the Apostle in Kentish Town.
- 30. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the Cathedral of St. Andrew the Apostle in Kentish Town on the occasion of its title feast, being entertained to lunch by the Community afterwards. In the afternoon, he visited Mrs. Maria Solomou, a patient at the Charing Cross Hospital. In the evening, he was visited by Farhod Moghadan & Mrs. Helena Ioannou.

## December 2009

- 1. During the morning, he received Charalambos Pittas (together with members of the Morphou city council) and presided at a meeting of the London-based hierarchy (afterwards entertaining them to lunch). During the afternoon, he received Father Iulian Ichim and Alexandros Prokopiou. In the evening, he presided at a meeting of the committee of the Cathedral of All Saints in Camden Town.
- 2. In the morning, he received Metropolitan Kallistos of Diokleia. In the early afternoon, he presided at the funeral of Mrs. Christina Christophi at the Cathedral of the Dormition of the Mother of God in Wood Green, being entertained to lunch by the Community afterwards
- 3. In the morning, he received Paraschos Anastassiadis & Andreas Kiniaris.
- 4. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the church of Ss. Barbara, Phanourius & Paul the Apostle in Westcliffe-on-Sea (Southend-on-Sea) on the occasion of its title feast, being entertained to lunch by the Community afterwards at the home of Kikis Charalambous and having the opportunity to preside at the meeting of the Trustees.
- 5. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the church of Ss. Ambrose & Stylianus in Stony Stratford (Milton Keynes), being entertained to lunch by the Community afterwards. He then left for Liverpool, where he presided at Great Vespers at the church of St. Nicholas and had the opportunity to speak to the pupils of the Greek School, who were present. In the evening, he was entertained to supper by Demetrios & Maria Serghiou.
- 6. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the church of St. Nicholas in Liverpool on the occasion of the patronal feast, being entertained to lunch by the Community afterwards (with the Lord Mayor of Liverpool & his wife being among the guests).
- 7. He received Deacon Midhael Spanou & relatives and Stavros Michael during the morning and Archimandrite Dionysios Tsitsas in the afternoon. In the evening, he received Nikolaos & Andriani Anastassiadis (who were accompanied by Xenophon & Zoe Protopapas).
- 8. At midday, he was present at the installation of the Most Revd. Bernard Longley as ninth Roman

- Catholic archbishop of Birmingham at a ceremony held at the Metropolitan Cathedral of St. Chad in the city. Afterwards, he was entertained to lunch by the nearby Greek Orthodox Community.
- 9. In the morning, pupils from St. Cyprian's Greek Orthodox V.A Primary School in Thornton Heath visited him to sing carols. At midday, he entertained members of the Parliamentary Investigative Committee of the Cyprus Parliament to lunch at Thyateira House. He received Antonios Embeirikos in the afternoon.
- 10. He received Phaedon Constantinidis in the morning.At midday, he entertained the Revd. Thomas Heffer, General Secretary of the Mission to Seafarers, to lunch.In the evening, he was present at a Farewell Reception given by the departing Hellenic Ambassador & his wife at the Residence.
- 11. In the morning, he received Antonios Yerolemou, Stavros Michael & A Antoniou. Later, he baptised Konstantina Hermione, infant daughter of Constantinos & Styliani Soukos at the Cathedral of the Divine Wisdom in Bayswater. He left for Great Yarmouth in the afternoon, where he presided at Great Vespers at the church of St. Spyridon, spoke to the pupils of the Greek School and was entertained to supper by the Community at a local restaurant.
- 12. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the church of St. Spyridon in Great Yarmouth on the occasion of its title feast, being entertained to lunch by the Community afterwards.
- 13. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the Cathedral of All Saints in Camden Town, being entertained to lunch by the Community afterwards.
- 14. In the morning, he received Mrs. Margharita Kassapoglou, her daughter & son-in-law.During the afternoon, he received Mrs. Evmorphia Christodoulou and Mrs. Thomai Kakouli.
- 15. In the afternoon, he received Alexandros Tapakis & Miss Erasmia Rousia, primary school inspectors from Cyprus.
- 16. In the morning, he visited the Monastery of St. John the Baptist in Tolleshunt Knights (Essex), where he conferred the office of Spiritual Father on the Hieromonk Nikolaos Sakharov.Returning to London, he presided at a Trisaghion for the late Andreas & Zoe Metaxas in the Chapel of the Archdiocese.In the afternoon, he blessed the newly-acquired offices of N.S. Lemos.In the

- evening, he was a guest at a Cocktail Party given by Tsavliris Salvage at the Royal Thames Yacht Club.
- 17. In the morning, he received Michalis Kalogherakis. At midday, members of the Lyceum of Greek Women visited him to sing carols. In the afternoon, he was a guest at a reception given by Efthymios Pantzopoulos, Hellenic Consul-General.
- **18**. He left for Manchester in the afternoon, visiting the house of Dr. Serif Habib in Southport.
- 19. He spent the day in Manchester.
- 20. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the church of the Annunciation of the Mother of God in Upper Broughton (Salford, Manchester), being entertained to lunch by the Community afterwards and presiding at a meeting of the church committee.
- 21. In the morning, he received Metropolitan Emmanuel of France.
- 22. In the morning, he received Antonios Yerolemou. At midday, he entertained Konstantinos & Katerina Svolopoulos to lunch.
- 23. He received Mr. & Mrs. Panaghiotis Miterachis, Takis Amerikanos & Louis Loizou, and Lavrentios & Eugenia Spanos during the morning and Dr. Kalypso Markopoulou in the afternoon.
- 24. He received Miss Helena Trapelidou in the morning and Spyros Sifakakis & friends in the afternoon. In the evening, he presided at the Vesperal Divine Liturgy of Christmas in the Chapel of the Archdiocese.
- 25. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the Cathedral of the Divine Wisdom in Bayswater.
- 26. In the afternoon, he received Archimandrite Germanos Kourkounis.
- 27. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the church of Ss. Anthony & John the Baptist in Holloway, being entertained to lunch by the Community afterwards and presiding at a meeting of the church committee.
- 29. In the afternoon, he received Archimandrite Maximos Mitaras.
- **30**. In the morning, he received Protopresbyter Georghios Zafeirakos.
- 31. In the evening, he presided at Great Vespers and at the cutting of the St. Basil's Cake in the Chapel of the Archdiocese.Later, he received Demetrios & Irini Yiorkas.

# CHRISTMAS AT THE ARCHDIOCESE







CAROL SINGERS FROM ST. CYPRIAN'S SCHOOL









VESPERAL LITURGY OF CHRISTMAS

